
 

- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 1 

Veritas Lux Mea 
(Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen)  
Vol. 8, No. 1 (2026): 1-15 
jurnal.sttkn.ac.id/index.php/Veritas 
ISSN: 2685-9726 (online), 2685-9718 (print) 
Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara 

 
Rekonsiliasi dalam Perspektif Teologi Kristen: Hukuman atau 

Pertobatan, Mengingat atau Melupakan 
 

Christian Roy Panggabean1, Ruth Sopiana Sianturi2, Carel Hot Asi Siburian3 

Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta1-3 

Email: christian.panggabean@stftjakarta.ac.id1 

 
Abstract: Reconciliation will always be the ultimate goal of a problem. At least that is what is 
often said when a conflict arises. But in practice, reconciliation is not that easy. This article 
will show that reconciliation may indeed be the ultimate goal of a problem, but the process 
towards reconciliation is not easy. At least elements of punishment or repentance and 
remembering or forgetting are present in the process. It is not uncommon for people to choose 
to go straight to reconciliation without going through the four elements mentioned above. The 
main focus is on the argument that reconciliation is the culmination of remembrance and 
forgiveness, even if the path is not the same. It is therefore necessary to clarify the reasons why 
the process of reconciliation is so difficult and, in some cases, unnecessary. This article offers 
two paths to reconciliation: through punishment or repentance. We also try to analyze what 
might happen during the process. Thus we can see how complex the interrelationship between 
the processes of remembrance, forgiveness, and reconciliation is. 
 
Keywords: Reconciliation, forgiveness, punishment, repentance, remembrance. 

 
Abstrak: Rekonsiliasi akan selalu menjadi tujuan akhir dari sebuah permasalahan. Paling tidak 
hal tersebut yang sering kali disampaikan ketika muncul sebuah konflik. Namun dalam 
praktiknya, rekonsiliasi ternyata tidak semudah itu. Artikel ini akan menunjukkan bahwa 
rekonsiliasi mungkin memang merupakan tujuan akhir dari sebuah permasalahan, namun 
proses menuju rekonsiliasi tersebut tidaklah mudah. Setidaknya elemen mengenai hukuman 
atau pertobatan dan mengingat atau melupakan hadir dalam proses menuju tahapan rekonsiliasi 
tersebut. Bahkan tidak jarang seseorang memilih untuk langsung menuju tahapan rekonsiliasi 
tanpa melalui keempat elemen yang disebut di atas. Fokus utamanya terletak pada argumen 
bahwa rekonsiliasi merupakan puncak dari ingatan dan pengampunan, meskipun jalan yang 
dilalui tidak satu. Sebab itu dibutuhkan kejelasan alasan mengapa proses rekonsiliasi itu sangat 
menyulitkan, bahkan dalam beberapa kasus, dirasa tidak dibutuhkan. Artikel ini menawarkan 
dua jalan menuju proses rekonsiliasi yaitu melalui hukuman atau melalui pertobatan. Kami 
juga mencoba menganalisis hal-hal apa saja yang mungkin terjadi selama menuju proses 
tersebut. Dengan demikian kita dapat melihat betapa kompleksnya keterkaitan antara proses 
mengingat, pengampunan, dan rekonsiliasi.  

 
Kata kunci: Rekonsiliasi, pengampunan, hukuman, pertobatan, mengingat. 
 

mailto:christian.panggabean@stftjakarta.ac.id


 

                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 2 

PENDAHULUAN 
Rekonsiliasi kerap dianggap sebagai tujuan akhir dalam setiap penyelesaian konflik, 

baik pada lingkup sosial, politik, maupun gerejawi. Namun kenyataannya, rekonsiliasi 
bukanlah proses yang sederhana. Pengalaman sejarah seperti apartheid di Afrika Selatan (Tutu, 
1999), konflik Timor-Leste, maupun krisis internal gereja di Indonesia menunjukkan bahwa 
jalan menuju rekonsiliasi sering kali berliku dan penuh tantangan. Luka sejarah yang mendalam 
membuat korban sulit memberi pengampunan, sementara di sisi lain, pelaku kerap berusaha 
melupakan atau menghindar dari kebenaran yang menyakitkan. Situasi demikian menimbulkan 
pertanyaan: apakah rekonsiliasi memang selalu harus dicapai, atau adakah kondisi tertentu di 
mana rekonsiliasi justru menjadi beban baru bagi pihak yang terluka? 

Rekonsiliasi sering kali dianggap sebagai tujuan akhir dari sebuah proses yang panjang 
dalam penyelesaian masalah. Rekonsiliasi sering juga dianggap sebagai puncak dari proses 
mengingat dan pengampunan (Pakpahan, 2013, p. 273). Namun dalam praktiknya sering kali 
orang mengalami kesulitan menuju proses rekonsiliasi tersebut. Bahkan bukan tidak mungkin 
seseorang juga gagal dalam proses mengingat dan mengampuni sehingga proses rekonsiliasi 
tidak akan terjadi. Meskipun sejumlah teolog seperti Robert Schreiter, Miroslav Volf, dan 
Desmond Tutu telah banyak membahas rekonsiliasi dalam kerangka ingatan, pengampunan, 
dan keadilan, kajian-kajian tersebut pada umumnya menempatkan rekonsiliasi sebagai tujuan 
akhir yang harus dicapai. Celah penelitian yang muncul ialah kurangnya perhatian pada 
kompleksitas proses yang memungkinkan rekonsiliasi tidak selalu menjadi jalan terbaik, 
bahkan dalam beberapa kasus rekonsiliasi justru menghadirkan persoalan baru. Selain itu, 
kajian tentang rekonsiliasi di Indonesia, khususnya dalam konteks krisis gereja atau konflik 
sosial, masih jarang dikaji secara sistematis dalam bingkai teologi Kristen. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, tulisan ini berfokus pada dinamika teologis 
mengenai proses rekonsiliasi, khususnya dua jalur utama yang sering dihadapi: hukuman atau 
pertobatan, serta mengingat atau melupakan. Pertanyaan utama yang hendak dikaji adalah 
bagaimana hubungan antara ingatan, pengampunan, dan rekonsiliasi dapat dipahami dalam 
terang teologi Kristen, serta mengapa rekonsiliasi sering kali terasa sulit atau bahkan tidak 
dibutuhkan. Dengan demikian, artikel ini menawarkan kebaruan dengan menyoroti dua jalur 
rekonsiliasi tersebut dan menegaskan bahwa rekonsiliasi sejati hanya mungkin terjadi jika 
dimensi hukuman-pertobatan dan mengingat-melupakan berjalan selaras. Artikel ini 
diharapkan dapat memperluas diskursus teologi rekonsiliasi sekaligus memberikan kontribusi 
kontekstual bagi gereja di Indonesia. 

Di sisi lain, artikel ini juga akan menunjukkan bahwa rekonsiliasi mungkin saja menjadi 
tujuan akhir dari proses penyelesaian masalah, namun tidak semudah apa yang dijelaskan 
dalam teori-teori rekonsiliasi yang ada. Proses rekonsiliasi sangatlah panjang, bahkan ada 
kemungkinan bahwa rekonsiliasi bukanlah proses yang dibutuhkan dalam penyelesaian sebuah 
masalah. Kami menawarkan dua jalan menuju proses rekonsiliasi tersebut. Ujung dari artikel 
ini adalah tawaran pemahaman bahwa orang yang gagal mengingat akan gagal diberikan 
pengampunan dan orang yang melupakan akan gagal dalam memberi pengampunan. Kedua 
jalan ini saling berhubungan dan jika keduanya berjalan dengan baik, barulah rekonsiliasi dapat 
berjalan dengan baik. Namun yang menjadi masalah utama sehingga kami mengangkat 
pembahasan ini adalah adanya anggapan bahwa rekonsiliasi harus menjadi tujuan akhir dari 
proses mengingat dan pengampunan. Padahal nyatanya proses tersebut merupakan perjalanan 



 

- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 3 

yang panjang, bahkan dalam beberapa kasus, rekonsiliasi itu sendiri justru merupakan proses 
yang ditakutkan, sebab rekonsiliasi hanya akan membuat masalah lain muncul. Di sisi yang 
berbeda, ada pula yang melihat bahwa proses mengingat berkaitan langsung dengan 
rekonsiliasi, namun pengampunan berada dalam sisi yang berbeda lagi. Dari pembacaan kami 
atas tulisan Geiko Müller-Fahrenholz (Müller-Fahrenholz, 2005, Chapter 12), pengampunan 
diberikan untuk “mengikhlaskan” apa yang telah terjadi. Namun rekonsiliasi bukanlah hasil 
langsung atau tujuan akhir dari pengampunan tersebut. Rekonsiliasi justru merupakan cara 
bagaimana agar korban dan pelaku dapat bersama-sama menuju ke masa depan yang lebih baik. 
Tanpa pengampunan, orang dapat langsung menuju tahap rekonsiliasi. 
 
METODE PENELITIAN 

Metode yang kami digunakan dalam artikel ini adalah studi literatur terkait dengan tiga 
elemen utama dalam pembahasan ini, yaitu mengingat, pengampunan, dan rekonsiliasi. Namun 
kami juga melihat adanya elemen-elemen lain dalam proses menuju tahapan rekonsiliasi 
tersebut, yaitu antara hukuman atau pertobatan, atau antara mengingat dengan melupakan. 
Sebab itu, selain menggunakan metode studi literatur, tidak sedikit pula kami sambil 
menyampaikan pandangan-pandangan kami terhadap tema tentang proses rekonsiliasi ini. 
Data-data yang kami kumpulkan, kemudian kami satukan di bagian akhir dengan tawaran 
model dalam bentuk diagram, yang harapannya mampu memperlihatkan kepada pembaca 
bahwa proses menuju tahapan rekonsiliasi tersebut sangat beragam bahkan tidak menutup 
kemungkinan bahwa rekonsiliasi bukanlah tahapan yang dibutuhkan. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Rekonsiliasi: Definisi dan Terminologi terkait 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), kata rekonsiliasi berarti sebuah upaya 
perbuatan memulihkan hubungan persahabatan ke keadaan semula; atau dalam arti lain adalah 
perbuatan menyelesaikan perbedaan (KBBI Online, s.v. “rekonsiliasi”). Sedangkan menurut 
Cambridge Dictionary, kata rekonsiliasi lebih merujuk pada pemulihan kembali dua orang atau 
lebih setelah mereka berdebat atau berkata-kata (have argued); atau dalam arti lainnya adalah 
proses menyatukan ide atau situasi berlawanan menjadi satu (Cambridge Dictionary, s.v. 
“reconciliation”). Namun dalam arti yang lebih orisinal, kata “reconciliacioun” lebih 
berkonotasi pada hubungan Allah dengan orang-orang berdosa, di mana Allah menjadi inisiator 
dalam membangun kembali hubungan yang damai (Online Etymology Dictionary, s.v. 
“reconciliation”). 

Dari beberapa definisi di atas, kami menyimpulkan bahwa “rekonsiliasi” secara singkat 
dapat berarti sebuah pemulihan hubungan. Artinya ketika seseorang tiba pada proses 
rekonsiliasi, telah muncul sebuah masalah yang perlu diselesaikan dari kedua belah pihak atau 
lebih (Dijkhuizen, 2019, p. 2). Namun secara etimologi, kami melihat penekanan “masalah” 
sebagai awal mula dari rekonsiliasi, bahkan jauh ke belakang, lebih pada pemulihan hubungan 
antara Allah dengan manusia. Namun kata “rekonsiliasi” atau dalam bahasa Inggris 
“reconciliation” memiliki terminologi terkait lainnya, salah satunya adalah “reconcile” yang 
secara harfiah jika diterjemahkan dalam bahasa Indonesia menjadi “berdamai” atau 
“mendamaikan.” Di sisi lain, dalam teologi Kristen, istilah atau kata “rekonsiliasi” memiliki 
arti yang lebih spesifik pada pengorbanan Kristus. Rekonsiliasi yang dimaksud adalah kondisi 



 

                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 4 

seseorang atau umat yang didamaikan dengan Allah. Makna rekonsiliasi dalam teologi Kristen 
ini menjadi landasan penting nantinya dalam upaya rekonsiliasi antar dan interpersonal dalam 
bingkai “pengampunan” (Dijkhuizen, 2019, p. 4). Istilah “rekonsiliasi” juga dapat merujuk 
pada Allah yang menebus kesalahan umat manusia. Dimensi persahabatan juga masuk sebagai 
bagian dari proses rekonsiliasi sesudah konflik (Aritonang & Kristiyanto, 2021, p. 588). 
 
Kesulitan dan Tantangan dalam Proses Rekonsiliasi 

Berbicara mengenai arti kata “rekonsiliasi” berbeda dengan apa yang dimaksud dengan 
proses rekonsiliasi itu sendiri. Menurut Andreas Dadang, mengutip pandangan Robert J. 
Schreiter, pada dasarnya, proses rekonsiliasi adalah sebuah proses penyingkapan kebenaran 
dalam upaya pemulihan kedamaian. Proses rekonsiliasi juga berkaitan dengan narasi-narasi 
keadilan dan kebenaran masa lampau; soal apa yang menjadi luka korban di masa lampau, dan 
dari sana berusaha memulihkan (Dadang, 2012, p. 288). Kami juga melihat bahwa Binsar 
Jonathan Pakpahan dalam tulisannya menyampaikan hal serupa, namun dengan istilah yang 
berbeda, yaitu “memori turunan.” Menurut Pakpahan, memori turunan merupakan cerita yang 
disetujui oleh kedua belah pihak atas sebuah peristiwa. Memori ini merupakan jalan utama 
menuju proses rekonsiliasi (Pakpahan, 2017a, pp. 12–13). 

Kami melihat adanya kesinambungan antara yang disampaikan Schreiter dengan 
Pakpahan. Dalam memori turunan, kedua belah pihak juga sesungguhnya sedang melakukan 
proses penyingkapan kebenaran. Kebenaran oleh “pihak A” belum tentu dianggap benar oleh 
“pihak B,” begitu pula sebaliknya. Namun tidak menutup kemungkinan bahwa dalam memori 
turunan ini, tidak hanya kebenaran dalam rangka rekonsiliasi yang diusahakan, namun 
“mencari” kebenaran baru dari apa yang sesungguhnya terjadi di masa lampau. Tentu hal ini 
masih tetap harus diteliti lebih jauh. Namun apa kesulitan dan tantangan dalam proses 
rekonsiliasi? 

Tentu terdapat beberapa hal yang menjadi kesulitan dan tantangan dalam proses 
rekonsiliasi. Pertama adalah mengingat. Seperti yang disampaikan Pakpahan dalam tulisannya 
yang lain, bahwa rekonsiliasi sejati dan kaitannya dengan pengampunan nantinya hanya akan 
dapat terjadi jika korban dan pelaku sama-sama berbagi kisah yang menyakitkan (Pakpahan, 
2017b, p. 238). Rekonsiliasi adalah jalan menuju masa depan yang lebih baik. Menurut 
Pakpahan, jika cerita korban dan pelaku memiliki kesamaan (titik jumpa) yang baik, maka 
cerita tersebut dapat menjadi awal untuk membangun kembali hubungan yang lebih baik 
(Pakpahan, 2018, p. 63). Sampai di sini kami dapat menyimpulkan bahwa mengingat adalah 
dasar dari proses rekonsiliasi. Jika proses mengingat mengalami kendala, maka proses 
rekonsiliasi akan terhambat. Bagi kami, hal ini yang dimaksud Pakpahan sebagai “memori 
turunan.” Dari cerita kedua belah pihak yang bermasalah, maka timbul memori turunan atau 
memori baru tentang memori masa lalu sebagai “lokasi utama kejadian”, sehingga dari memori 
turunan tersebut, pada akhirnya mengarah dalam tujuan akhir yaitu rekonsiliasi. Namun tidak 
jarang orang sulit melalui tahap mengingat ini. Padahal sebuah tindakan mengingat adalah 
penting menuju pengampunan yang nyata dan proses rekonsiliasi (Pakpahan, 2018, p. 71). 

Hal lainnya yang juga masih berkaitan dengan kesulitan dalam proses mengingat adalah 
kesulitan mencari kebenaran itu sendiri. Mengutip pandangan Schreiter, Dadang menyatakan 
bahwa kebenaran (truth-telling) merupakan salah satu sarana dalam proses rekonsiliasi untuk 
memulihkan pengalaman negatif pada masa lampau. Kami melihat bahwa pemulihan yang 



 

- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 5 

terjadi tidak hanya bagi korban namun juga bagi pelaku. Namun bagi Schreiter, dalam 
praktiknya, usaha ini bukanlah usaha yang mudah, sebab kebenaran terkadang memang 
menyakitkan dan tidak menutup kemungkinan akan memunculkan konflik baru (Dadang, 2012, 
p. 288; Schreiter, 2003, p. 5). Sedangkan Miroslav Volf mengatakan bahwa korban maupun 
pelaku harus mampu mengingat dengan jujur apa yang terjadi (Volf, 2006, p. 45). 

Walaupun demikian, biasanya proses rekonsiliasi membutuhkan pula nilai-nilai 
keadilan, baik itu keadilan bagi korban, terlebih pelaku. Di sinilah proses mengingat terkadang 
terhambat, sebab pelaku berusaha menghindari “keadilan” yang mungkin akan merugikannya. 
Menurut Schreiter, jika keadilan tidak didasarkan pada kebenaran, maka keadilan akan rawan 
jatuh pada sikap balas dendam semata (Schreiter, 2003, p. 21). Dengan demikian, keadilan 
akan ditegakkan bilamana rekonsiliasi juga dapat terjadi (Pakpahan, 2013, p. 272). Meskipun 
pencarian keadilan pada akhirnya juga merupakan hal yang sulit, namun bagi Dadang, ia tetap 
merupakan bagian dari proses rekonsiliasi (Dadang, 2012, p. 290). Keadilan di sisi lain justru 
merupakan bentuk “rekonsiliasi sepihak” yang menjunjung tinggi Hak Asasi Manusia. 

Keadilan transisional bertujuan untuk mengatasi tantangan yang dihadapi masyarakat saat 
beralih dari negara otoriter ke bentuk demokrasi. Seringkali, masyarakat tersebut baru saja 
keluar dari konflik dan kekerasan yang serius, yang seringkali melibatkan pelanggaran hak 
asasi manusia yang luas, dan dalam beberapa kasus, genosida dan kejahatan terhadap 
kemanusiaan. Situasi semacam ini sering ditandai dengan keruntuhan layanan hukum; 
pembagian yang tajam dan penjatuhan kesalahan; keruntuhan institusi; dan kemerosotan 
ekonomi. Dalam konteks ini, keadilan transisional bukanlah kontradiksi dari keadilan pidana, 
melainkan visi keadilan yang lebih dalam, kaya, dan luas yang bertujuan untuk menghadapi 
pelaku kejahatan, memenuhi kebutuhan korban, dan memulai proses rekonsiliasi dan 
transformasi menuju masyarakat yang lebih adil dan manusiawi (Villa-Vicencio & Doxrader, 
2004, p. 67). 

Di sisi lain, keadilan mutlak atau barangkali hukuman yang diberikan kepada para 
tersangka juga diharapkan setimpal dengan apa yang mereka perbuat. Hal ini dilakukan sebab 
pada awal proses mereka menolak untuk menyatakan kebenaran. 

Itulah mengapa sikap Kristen yang tepat terhadap hukuman harus ditempatkan dalam 
kerangka yang lebih luas dari praktik pengampunan dan rekonsiliasi, dan secara khusus dalam 
pemahaman akan perintah untuk mencintai musuh-musuh kita. Sikap semacam itu 
mengharuskan kita untuk serius mempertimbangkan bahwa baik pelaku kejahatan maupun 
korban adalah manusia—sebenarnya, manusia yang diciptakan menurut gambar Allah. Oleh 
karena itu, mereka tidak dapat dihukum secara permanen atau ditinggalkan; menurut 
pandangan yang dikembangkan di sini, hukuman mati tidak beralasan dan tidak dapat 
dibenarkan, terlepas dari popularitasnya atau hubungannya dengan pembalasan, pencegahan, 
atau (lebih mengkhawatirkan) balas dendam (Jones, 1995, p. 296). 

Meski demikian, jika penerapan yang dilakukan berbasis pada nilai-nilai kristiani, tentu 
keadilan mutlak yang dimaksud sangat sulit dilakukan. Seperti yang disampaikan Jones di atas, 
bahwa hukuman mati bukanlah jalan yang tepat dalam proses rekonsiliasi. Rekonsiliasi sejati 
tidak akan pernah terjadi jika tidak ada keterbukaan antara korban dan pelaku dan jika tidak 
ada rasa kesetaraan bahwa manusia pada akhirnya adalah ciptaan yang harus saling 
mengampuni. Sebab itu Jones juga tetap menerima adanya unsur pembalasan dalam proses 
hukuman. Unsur “pembalasan” tetap dibutuhkan agar pelanggar menerima konsekuensi dari 



 

                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 6 

tindakan mereka (Jones, 1995, p. 296). Hal ini juga yang menjadi alasan mengapa sulit 
memberikan pengampunan. Kesulitan tersebut terjadi akibat ketidakinginan korban agar 
pelaku lepas dari hukuman. Korban lebih memilih membalas dendam. Hal ini serupa dengan 
kisah Yunus yang takut jika bangsa Niniwe bertobat sebelum kota tersebut dihancurkan. Ia 
malah berharap agar bangsa Niniwe dihukum, namun setelah ia pergi, yang ada justru mereka 
bertobat dan Allah membatalkan hukuman-Nya atas Niniwe (Jones, 1995, Chapter 8). 

Terakhir, hal yang menurut kami menjadi tantangan dalam proses rekonsiliasi adalah 
pemulihan kenangan dan pengampunan. Menurut Desmond Tutu, pengampunan menjadi jalan 
satu-satunya menuju harapan hidup yang lebih baik. Kami berspekulasi bahwa masa depan 
yang lebih baik yang dimaksud oleh Tutu berada jauh melampaui rekonsiliasi. Namun dalam 
tulisannya ia tetap mengingatkan bahwa nilai akan pengampuan jauh lebih besar dari yang 
hanya terdengar di telinga, “pengampunan.” Pengampunan yang berpura-pura juga akan 
menghasilkan hasil rekonsiliasi yang berpura-pura (Tutu, 1999, pp. 200–210). Jika hal ini 
terjadi, maka proses pemulihan juga akan semakin sulit. Pemulihan (khususnya bagi korban-
korban perang, pembunuhan, dan sebagainya) juga tampak sulit dilakukan jika masyarakat 
masih lekat dengan paham bahwa kematian adalah hal yang penting dan orang mati masih 
dekat dengan yang hidup. Hal ini dikemukakan oleh Müller-Fahrenholz dalam tulisannya 
(Müller-Fahrenholz, 2005). 

Kita telah melihat bersama beberapa kesulitan dan tantangan dalam proses rekonsiliasi 
di atas yang mungkin bagi sebagian orang akan lebih bertambah lagi jika masalah yang 
dihadapinya berbeda. Namun secara garis besar ketiga hal di atas adalah hal yang menjadi 
tantangan tersendiri dalam proses rekonsiliasi. Tidak semua orang mampu melalui tahapan 
tersebut dengan baik bahkan mungkin berhenti di tengah jalan. Ada yang tidak mampu 
mengampuni namun tetap menuju rekonsiliasi, ada yang sangat menjunjung tinggi keadilan, 
namun dengan orientasi balas dendam, dan masih banyak lagi proses-proses yang terjadi 
menuju rekonsiliasi (Pakpahan, 2017b, p. 238). 
 
Relasi Pengampunan dan Rekonsiliasi 

Pengampunan dan Rekonsiliasi akan selalu berkaitan dalam praktiknya, meskipun 
orang-orang bebas memilih mana yang lebih dahulu dilakukan, rekonsiliasi lebih dahulu 
kemudian pengampuan, atau sebaliknya. Seperti yang disampaikan Pakpahan di atas bahwa 
tanpa pengampunan dan rekonsiliasi, akan muncul prasangka dan balas dendam (Pakpahan, 
2018, p. 63). Bahkan menurut Gregory Jones, pengampunan merupakan tahap awal menuju 
rekonsiliasi (Jones, 2000, p. 122). Artinya bahwa seseorang tidak mungkin mencapai tahap 
rekonsiliasi jika tidak melalui pengampunan terlebih dahulu. Kalaupun ada beberapa kasus 
orang yang telah mencapai tahap rekonsiliasi tanpa pengampunan, maka trauma akan masa lalu 
tetap akan tersimpan dalam memori korban dan pelaku yang memungkinkan proses rekonsiliasi 
tidak akan berjalan dengan baik. 

Meski demikian, dalam tulisan Jones yang lain ia mengatakan bahwa pengampunan 
bukanlah suatu hal yang mudah. Mengutip pernyataan Nietzsche, Jones mengatakan bahwa 
menolak keinginan untuk membalas dendam atau yang dapat kami katakan “pengampunan”, 
justru menjadikan manusia menjadi lemah. Sikap demikian bagi Jones menunjukkan 
“pengampunan” dan “cinta” yang dampaknya bukan pada rekonsiliasi, melainkan lebih kepada 
menekan kepahitan (Jones, 1995, p. 270). Sebab itu, Nietzsche, yang juga dikutip Jones 



 

- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 7 

menyampaikan bahwa pengampunan Kristen jangan sampai membuat manusia menjadi lemah, 
namun justru bagaimana agar pengampunan Kristen mewujudkan sebuah kekuatan alternatif 
yang menunjukkan bahwa kemarahan dan kebencian harus dihadapi dan bukan ditekan (Jones, 
1995, pp. 271–273). Ada juga mengatakan bahwa jika terjadi konflik yang melibatkan 
kekerasan, maka pengampunan menjadi jembatan untuk kembali berdamai (Hidayanti et al., 
2023, p. 128); meskipun dalam artikelnya, ia mengatakan bahwa pengampunan adalah sikap 
yang tidak mengingat kembali kesalahan yang terjadi. Pandangan ini masih belum dapat kami 
terima, sebab pengampunan itu sendiri muncul dari proses mengingat. 

Relasi antara pengampunan dan rekonsiliasi menurut kami terletak pada “syarat.” 
Artinya bahwa dalam usaha rekonsiliasi, idealnya pengampunan merupakan jalan menuju 
rekonsiliasi. Namun dalam bentuk konkretnya, kedua hal ini terkadang tidak berjalan 
bersamaan atau bahkan salah satunya yang tidak terpenuhi. Terdapat beberapa kasus di mana 
setelah melalui proses mengingat, orang langsung menuju kepada proses rekonsiliasi tanpa 
melalui pengampunan. Jika kita teliti lebih jauh, penjelasan di atas secara garis besar memiliki 
diagram seperti berikut: mengingat à pengampunan à rekonsiliasi. Namun bagaimana jika 
yang terjadi di lapangan adalah mengingat à rekonsiliasi à pengampunan bahkan hanya 
mengingat à rekonsiliasi? Sedangkan menurut Dijkhuizen, relasi antara pengampunan dan 
rekonsiliasi adalah pada pengertian modern mengenai resolusi konflik (Dijkhuizen, 2019, p. 
31). 
 
Rekonsiliasi-Biblis: Allah berinisiatif, manusia? 

Seperti yang disampaikan Pakpahan, ingatan dikaitkan pada pengampunan dan 
rekonsiliasi. Dari kisah-kisah Perjanjian Lama yang diangkat oleh Pakpahan dalam bukunya 
menunjukkan bahwa ingatan tidak hanya berupa memori masa lalu akan penyertaan Allah bagi 
bangsa Israel, melainkan juga sebagai peringatan yang akan membawa umat pada berkat-berkat 
yang baru (Pakpahan, 2017a, pp. 185–187). Berkat baru yang dimaksud mungkin merupakan 
hasil setelah rekonsiliasi, sehingga umat dapat melanjutkan kembali kehidupannya. Robert L. 
Browning dan Roy A. Reed dalam bukunya yang membahas mengenai pengampunan dan 
rekonsiliasi di dalam Alkitab, juga menyimpulkan bahwa inisiatif utama dari usaha rekonsiliasi 
berasal dari Allah. Penghakiman Allah atas manusia seharusnya tidak dipandang sebagai 
sebuah kejahatan. Namun Allah memiliki belas kasihan dan pengampunan bagi umatnya 
sehingga penghakiman disertai dengan sebuah pengampunan dan rekonsiliasi. Rekonsiliasi 
juga diikuti dengan sebuah kebenaran. Artinya umat diajak mengingat kembali kesalahannya 
dan mengakuinya (Browning & Reed, 2004, pp. 81–85). Namun bagaimana dengan manusia? 
Siapa yang berhak memulai rekonsiliasi? 

Allah berinisiatif untuk melakukan rekonsiliasi dengan umat (Auerbach, 2004, pp. 153–
154). Namun kita harus melihat bahwa Allah memiliki inisiatif tersebut karena Allah di dalam 
Kristus merupakan wadah ciptaan (Kol. 1:15-17) (Hagner, 2012, p. 565).1 Allah di dalam diri-
Nya memiliki pengampunan tersebut. Allah di dalam diri-Nya memiliki rekonsiliasi tersebut 
dengan manusia juga ikut andil di dalamnya (Holladay, 2005, pp. 560–561; Moo, 2008, p. 61; 

 
1 Penekanannya bahwa di dalam Allah, semua kegenapan-Nya sedang berdiam dan melalui-Nya, segala 

sesuatu didamaikan. 



 

                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 8 

Sumney, 2008, p. 66).2 Lebih jauh, Allah menarik manusia dalam persekutuan Allah 
Tritunggal, sehingga rekonsiliasi juga menjadi bagian dari misio Dei tersebut (Keryapi, 2021, 
pp. 37–38). Manusia dimungkinkan menjalin rekonsiliasi kembali dengan Allah (Keryapi, 
2021, p. 40). Dalam pendekatan yang terpusat pada doktrin inkarnasi, Joas Adiprasetya 
mengatakan bahwa Kristus sebagai sang kurban, mengakrabkan hubungan antara Allah dengan 
ciptaan (Adiprasetya, 2023, p. 34). Namun hal serupa tampak tidak berlaku bagi manusia 
sebagai ciptaan yang setara. Siapa yang berkuasa atas ciptaan oleh ciptaan? Siapa yang 
memulai rekonsiliasi? 

Pada akhirnya pertanyaan tersebut tidak dapat dengan mudah dijawab. Penjelasan relasi 
pengampunan dan rekonsiliasi di atas juga membantu kita memahami bahwa agen yang 
memulai rekonsiliasi harus melalui tahapan mengingat dan pengampunan, sebab agen pemberi 
pengampunan tidak akan ada jika tidak ada pelaku, dan agen yang memulai rekonsiliasi juga 
tidak akan ada jika pengampunan belum terjadi. Menurut Schreiter yang juga dikutip Dadang, 
yang dapat memulai proses rekonsiliasi adalah korban. Dengan landasan bahwa sering kali 
pelaku tidak ingin mengakui kesalahannya (mengingat) maka proses rekonsiliasi juga tidak 
dapat berjalan dengan baik. Dadang mengatakan bahwa memberi pengampunan kepada pelaku 
adalah tindakan yang memerlukan kebesaran hati, dan Allah telah memberi rahmat-Nya bagi 
korban untuk dapat mengampuni (Dadang, 2012, pp. 299–300). 

Meski demikian juga muncul pertanyaan baru. Pengampunan seperti apa yang dapat 
diberikan oleh korban jika pelaku tidak ingin mengakui kesalahannya? Pengampunan disebut 
sebagai jembatan menuju rekonsiliasi (Ruhulessin, 2021, p. 333), namun dalam praktiknya, 
pengampunan hanya ada jika timbul pengakuan kesalahan/masalah. Jones mengingatkan 
kepada gereja untuk tidak “mengagung-agungkan” pengampunan seolah melupakan derita 
yang dialami korban (Jones, 1995, p. 270). Tutu juga berbicara mengenai pengampunan yang 
tergesa-gesa, agar korban juga tidak terlalu cepat memberi pengampunan (Tutu, 1999, pp. 200–
210). 

Hal ini menunjukkan bahwa orang-orang salah jika menganggap pengampunan Kristen 
semata-mata sebagai pembebasan dari rasa bersalah; tujuan pengampunan adalah pemulihan 
persekutuan, rekonsiliasi atas keretakan. Pengampunan juga tidak boleh dibatasi pada kata 
yang diucapkan, perasaan yang dirasakan, atau tindakan terisolasi yang dilakukan; melainkan, 
pengampunan melibatkan cara hidup yang dijalani dengan setia pada Kerajaan Allah. 
Baptisan memberikan pengenalan awal ke dalam kisah Allah tentang kasih yang mengampuni 
dan mendamaikan, yang secara definitif diwujudkan dalam hidup, kematian, dan kebangkitan 
Yesus dari Nazaret. Sebagai respons, orang-orang dipanggil untuk mewujudkan 
pengampunan itu dengan melepaskan pola perilaku dosa dan berjuang untuk rekonsiliasi di 
mana pun ada perpecahan (Jones, 1995, p. 25). 

Sebab itu menurut kami dalam kasus di mana pelaku dan korban dapat mengingat 
dengan jujur dan baik akan masa lalunya, maka pengampunan dan rekonsiliasi mungkin dapat 
berjalan sebagaimana mestinya. Namun jika korban diminta langsung pada tahap 
pengampunan dan di sisi lain pelaku tidak mengingat dengan jujur, maka menurut kami 
dibutuhkan orang ketiga untuk bagaimana agar kedua belah pihak yang berselisih dapat tiba 

 
2 Sumney menekankan bahwa hadirnya kata πάντα dalam Kolose 1:16 menekankan pemetaan teknis 

kosmos yang menyeluruh. Sedangkan Holladay dan Moo lebih menekankan poin tentang keberadaan bahwa 
“tidak ada sesuatu yang ada di luar keberadaan Allah.” 



 

- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 9 

pada tahap pengampunan maupun rekonsiliasi. Orang ketiga yang dimaksud mungkin salah 
satunya adalah melalui komisi kebenaran, seperti yang banyak dikisahkan salah satunya dalam 
buku Geiko Müller-Fahrenholz yang berjudul “Rekonsiliasi: Upaya Memecahkan Spiral 
Kekerasan dalam Masyarakat.” 
 
Model-model Rekonsiliasi 

Dari penjelasan di atas, kami dapat menyimpulkan beberapa model proses rekonsiliasi 
yang terjadi dalam masyarakat, sebagai berikut: 

1. Rekonsiliasi “orang ketiga” 
Rekonsiliasi orang ketiga yang kami maksud adalah saat di mana korban dan pelaku 
membutuhkan sarana lain untuk menegakkan kebenaran dan keadilan. Seperti yang 
dikatakan Volf, bahwa rekonsiliasi yang penuh hanya dapat terjadi apabila seluruh 
kebenaran dapat dikuak dan keadilan ditegakkan seadil-adilnya (Volf, 1996, p. 19). 
Volf mengatakan bahwa manusia tidak akan pernah luput dari dosa. Jika seseorang 
ingin menuju tahapan rekonsiliasi, maka ia harus bersedia mengakui kesalahannya 
(Volf, 1996, p. 57). 
Dalam kasus di Afrika Selatan seperti yang dibawa Fahrenholz dalam bukunya, bahwa 
rekonsiliasi dengan komisi kebenaran saja belum tentu berjalan dengan baik. Orang-
orang kulit putih pada akhirnya tidak hadir dalam komisi kebenaran yang juga 
menghadirkan orang-orang kulit hitam untuk bercerita tentang kisah pilu mereka 
(Müller-Fahrenholz, 2005). Namun yang ingin disampaikan adalah bahwa salah satu 
model rekonsiliasi adalah dengan “orang ketiga.” Model ini diharapkan mampu 
memberikan keadilan bagi kedua belah pihak dan kebenaran dapat timbul dalam proses 
rekonsiliasi yang sedang terjadi. 

2. Rekonsiliasi hanya oleh Allah 
Mengutip pernyataan Jürgen Moltmann, Volf mengatakan bahwa rekonsiliasi pada 
akhirnya bukanlah karya manusia melainkan karya Allah Tritunggal. Rekonsiliasi juga 
bukan merupakan akhir apokaliptik melainkan awal baru eskatologis dunia. Ia bukan 
merupakan “totalitas” yang tertutup dengan sendirinya sebab rekonsiliasi bersandar 
pada kasih Allah yang sempurna. Harapan eskatologis ini terjadi dalam bentuk konkret 
rekonsiliasi “non-totaliter” yang menjadi latar belakang orang-orang Kristen terlibat 
dalam perjuangan perdamaian (rekonsiliasi) di bawah kondisi permusuhan dan 
penindasan (Volf, 1996, p. 81). 

3. Rekonsiliasi tanpa pengampunan 
Di Indonesia sendiri, seperti yang disampaikan Pakpahan dalam tulisannya, hal yang 
kebanyakan terjadi adalah rekonsiliasi tanpa pengampunan, bahkan jika kami 
menambahkan, “rekonsiliasi tanpa pengampunan dan mengingat.” Pakpahan sedikit 
banyak menunjukkan bahwa HKBP dalam Krisis HKBP 1992-1998 memilih untuk 
langsung menuju tahap rekonsiliasi tanpa pengampunan (Pakpahan, 2018, pp. 65–67). 
Kisah yang dibawa Paddy Tobias dalam tulisan juga memperlihatkan sebuah kejadian 
krisis Indonesia Timor-Leste di mana Indonesia tampak memilih jalan rekonsiliasi 
tanpa pengampunan (Jenkins et al., 2018). Namun model ini dalam perkembangannya, 
menurut kami, juga akan kembali pada tahap mengingat dan pelaku sepertinya akan 
diarahkan untuk memohon ampun dan korban baru memberi pengampunan, kemudian 



 

                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 10 

rekonsiliasi dapat berjalan kembali. Pakpahan dalam kasus HKBP menyaksikan hal ini, 
bahwa meskipun telah berlabel “rekonsiliasi”, rasa emosi dan dendam itu tetap ada 
(Pakpahan, 2018, p. 47). 

4. Rekonsiliasi – baru kemudian – pengampunan  
Sebagai lanjutan atas poin di atas, kami juga menemukan kemungkinan seseorang 
untuk menuju tahapan rekonsiliasi lebih dahulu, baru kemudian pengampunan. Bagi 
kami, model seperti ini juga “diminati” bagi sebagian orang/kasus yang kami jumpai. 
Namun seperti yang disampaikan Müller-Fahrenholz pada contoh kasusnya di Afrika 
Selatan, orang-orang yang biasanya ingin langsung menuju tahapan rekonsiliasi adalah 
orang yang tidak ingin dijatuhi hukuman, atau merasa malu dengan kesalahannya, dan 
sebagainya. Biasanya hal ini terjadi pada pelaku yang lebih memilih untuk menuju 
tahapan rekonsiliasi ketimbang pengampunan, sebab ia tahu dalam proses 
pengampunan, harus ada kebenaran yang ia bongkar bahkan berujung pada keadilan 
yang akan merugikannya. Namun rekonsiliasi yang terjadi hanya pada dan dalam 
dirinya sendiri, bukan pada kedua pihak yang salah satunya adalah korban. 
Sedangkan korban biasanya (menurut kami) lebih memilih tahapan pengampunan 
terlebih dahulu dan biasanya jika kasus yang dialaminya sangat-sangat membekas 
dalam dirinya, ia tidak akan menuju tahapan rekonsiliasi bersama dengan pelaku. Tahap 
pengampunan biasanya digunakan korban untuk mengupas kebenaran dari pelaku dan 
menegakkan keadilan, sehingga pelaku mendapat hukuman seberat-beratnya atas 
perilakunya. Namun tentu hal ini masih sejauh pengamatan kami dan masih perlu 
tinjauan lebih jauh lagi. 

5. Rekonsiliasi mutualisme “dengan pertimbangan” 
Menurut kami, rekonsiliasi mutualisme adalah ketika korban dan pelaku dapat 
membentuk sebuah memori yang disebut Pakpahan dengan istilah “memori turunan.” 
Dari memori turunan inilah diusahakan sebuah bentuk dan upaya rekonsiliasi kedua 
belah pihak melanjutkan hidup dengan lebih baik. Hal yang menjadi pertimbangan 
adalah kesulitan pelaku dalam menciptakan memori turunan bersama korban sebab ia 
akan kembali pada kondisi seperti di atas; akan timbul konsekuensi atas dirinya akibat 
perbuatan dan pengakuannya, sehingga pada akhirnya hal ini akan berputar lagi pada 
sikap pelaku yang lebih memilih diam dan langsung pada tahap rekonsiliasi yang 
menguntungkan dirinya dan bukan pada korban. 

6. Rekonsiliasi yang tidak dibutuhkan 
Seterang apa pun kami berbicara mengenai usaha atau proses rekonsiliasi, kami juga 
harus mengakui bahwa ada kalanya rekonsiliasi tidak dibutuhkan baik kepada korban 
maupun kepada pelaku. Korban dan pelaku bisa saja telah menciptakan memori turunan 
seperti yang dijelaskan di atas. Korban dan pelaku bisa saja telah tiba dalam tahap 
pengampunan (terutama pada korban). Namun hubungan rekonsiliasi tidak selalu harus 
menjadi jalan akhir. Terkadang tidak mungkin untuk berdamai (rekonsiliasi) karena 
pelaku sudah meninggal atau tidak ada atau juga tidak bijaksana untuk berdamai. 
Hubungan rekonsiliasi tersebut mungkin terlalu eksplosif atau berpotensi berbahaya 
bagi salah satu atau kedua belah pihak bahkan bagi kedua orang tersebut untuk bergerak 
menuju rekonsiliasi. Bahkan menurut Worthington, keputusan untuk rekonsiliasi 



 

- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 11 

adalah keputusan emosional sehingga harus sangat berhati-hati dalam upaya menuju 
pada tahap tersebut (Worthington, 2006, pp. 198–199). 
 

Teologi Rekonsiliasi dalam Ingatan dan Pengampunan: Sebuah Temuan 
Dari penjelasan di atas, kami menemukan bahwa keterkaitan ketiga hal di atas sebagai 

sebuah kesatuan tidak terpisah (mengingat, pengampunan, dan rekonsiliasi). Namun 
keterkaitan yang dimaksud adalah tergantung pada kondisi, situasi, kasus yang dihadapi, dan 
sangat besar peranan emosi di dalamnya. Itulah mengapa muncul beberapa model proses 
rekonsiliasi yang seperti yang dijelaskan di atas yang membuktikan bahwa proses rekonsiliasi 
sebagai “akhir” dari proses mengingat dan pengampunan tidak berjalan satu dan sesuai dengan 
teori-teori yang ada. 

Dalam teologi Kristen kita tahu bersama bahwa pengampunan adalah hal yang telah 
ditawarkan Allah kepada manusia asal manusia mau bertobat dan kembali ke jalan yang benar. 
Namun di sisi lain, manusia juga harus mengakui kesalahan yang telah diperbuatnya, seperti 
yang tertulis dalam 1 Yohanes 1:9, “Jika kita mengaku dosa kita, Ia setia dan adil, sehingga Ia 
akan mengampuni segala dosa kita dan menyucikan kita dari segala kejahatan” (TB-2 LAI). 
Jika demikian, kami menyimpulkan bahwa dalam hubungan Allah dengan manusia, Allah 
adalah agen “perubahan” yang berinisiatif menyelamatkan domba-domba-Nya yang hilang. 
Setelah manusia diajak mengingat dosa-dosa mereka, maka Allah akan memberikan mereka 
pengampunan, meskipun dalam kisah-kisah PL seperti yang juga terdapat dalam buku 
Pakpahan, tidak jarang umat tidak terhindar dari penghukuman dan murka Allah.3 

 

 
Gambar 1: Dua Jalan Menuju Rekonsiliasi 

 
Dari tabel di atas, kami melihat bahwa manusia yang tidak mengakui kesalahannya atau 

dengan kata lain tidak mampu mengingat dengan benar dan jujur kesalahannya, maka ia akan 
diberi hukuman. Namun manusia yang dapat dengan jujur mengingat kesalahannya, ia akan 
diampuni dari segala dosa yang ada. Meski demikian, tidak jarang, meskipun pengampunan 
telah diberikan lebih dahulu oleh Allah, umat tetap terlebih dahulu menjalani hukuman dengan 
dalih meskipun Allah menghukum, Allah tetap mengasihi umat-Nya. Lebih lanjut, 
pengampunan dan rekonsiliasi dari yang kami lihat hanya mampu berjalan dengan baik apabila 
ada pertobatan. Artinya bahwa ada hasil dari pengampunan yang telah diberikan yaitu 
pertobatan umat sehingga Allah dan manusia dapat menuju rekonsiliasi. 

 
3 Bagian ini dapat menjadi saran penelitian lebih lanjut. Kami melihat adanya perbedaan antara teologi 

atau paham “proses” rekonsiliasi dalam PL dengan PB. Dalam PL, sebelum umat tiba dalam rekonsiliasi, 
mereka harus dihukum lebih dahulu atas perbuatan mereka. Namun dalam PB, meski nuansa yang sama tetap 
ada, penekanan yang lebih besar justru lebih kepada pertobatan, bukan hukuman. 



 

                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 12 

Dari tabel di atas kami menyimpulkan bahwa mustahil bagi manusia untuk mencapai 
tahap rekonsiliasi tanpa melalui pengampunan (Ruhulessin, 2021, p. 333), meski pengampunan 
telah diberikan oleh Allah. Kalaupun pengampunan telah diberikan, manusia tetap memiliki 
syarat untuk mencapai proses rekonsiliasi tersebut, yaitu bisa melalui hukuman maupun dengan 
pertobatan. Konsekuensi dosa pada akhirnya tetap ada dan harus dijalani. Bahkan bagi kami, 
pertobatan itu sendiri adalah konsekuensi dari umat yang ingin berekonsiliasi dengan Allah, 
dan jika ia gagal dalam usaha tersebut, ia telah menodai pengampunan dan kembali pada 
hukuman. 

 
Gambar 2: Antara Mengingat atau Melupakan 

 
Sedangkan apa yang terjadi dalam konkret kehidupan manusia sangat berbeda. Dari 

tabel di atas kita dapat melihat bahwa dari perspektif korban, tahapan menuju rekonsiliasi 
adalah jika telah melalui tahapan pengampunan dan seperti yang kami sampaikan di atas, 
tahapan pengampunan ini digunakan korban untuk mengupas habis kebenaran dari pelaku dan 
rekonsiliasi yang dimaksudnya adalah ketika pelaku dihukum atas perbuatannya. Di sisi lain 
kami juga melihat adanya kemungkinan korban untuk melupakan kejadian masa lalu sebab 
akan berkaitan nantinya dengan trauma atau memilih untuk diam. Korban juga memiliki 
kemungkinan untuk tidak menuju tahapan rekonsiliasi meskipun telah mengampuni dengan 
beberapa pertimbangan di atas. 



 

- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 13 

Di sisi lain dari perspektif pelaku, kemungkinan yang terjadi adalah juga melupakan 
kejadian masa lalu, namun lebih berkonotasi untuk menghindari hukuman. Dalam tahap ini, 
pelaku bisa saja memberikan kisah-kisah imajinatif untuk melindungi dirinya dari hukuman 
yang ada. Namun ada juga yang langsung menuju tahapan rekonsiliasi dengan tiga 
kemungkinan yang menurut kami muncul dalam praktiknya. Pertama adalah karena ia merasa 
tidak merasa bersalah atas apa yang terjadi dengan korban sehingga memilih langsung menuju 
tahapan rekonsiliasi (yang menguntungkan dirinya). Kedua adalah kesadaran penuh bahwa ia 
memang bersalah atas korban namun juga menghindari hukuman sehingga langsung menuju 
atau mendahulukan tahapan rekonsiliasi. Dan ketiga adalah mendahulukan rekonsiliasi baru 
kemudian pengampunan barangkali untuk meringankan hukuman atau terhindar dari hukuman. 

Dengan demikian kita dapat melihat betapa kompleksnya keterkaitan antara teologi 
mengingat, pengampunan, dan rekonsiliasi. Namun satu bagi kami adalah sebanyak apa pun 
teori yang melatar-belakangi teologi ini, dalam konkretnya manusia akan tetap mencari jalan 
mana yang lebih baik menurutnya dan mana jalan yang sedikit banyak akan lebih 
menguntungkan dirinya. Emosi juga sangat mempengaruhi pengambilan keputusan jalan mana 
yang ingin ditempuh korban dan pelaku dalam proses rekonsiliasi. Di sisi lain, hal ini juga 
tergantung pada definisi apa yang menjadi patokan kita pada kata “rekonsiliasi” ini. Dengan 
demikian kami menyimpulkan bahwa rekonsiliasi merupakan puncak dari ingatan dan 
pengampunan, meskipun jalan yang dilalui tidak satu, namun ujungnya adalah upaya 
rekonsiliasi. Rekonsiliasi ini dapat berlaku komunal dapat juga personal, dengan catatan telah 
melalui ingatan dan pengampunan. Rekonsiliasi sejati tidak akan pernah terjadi jika tidak ada 
keterbukaan antara korban dan pelaku dan jika tidak ada rasa kesetaraan bahwa manusia pada 
akhirnya adalah ciptaan yang harus saling mengampuni. 
 
KESIMPULAN 

Rekonsiliasi dalam teologi Kristen merupakan sebuah proses yang berakar pada 
kejujuran untuk mengingat, keberanian untuk mengakui, dan kerendahan hati untuk bertobat. 
Rekonsiliasi tidak dapat dicapai hanya dengan melupakan luka masa lalu atau menutupi 
kebenaran demi ketenangan semu. Ia menuntut keterbukaan dari pelaku untuk mengakui 
kesalahannya dan keberanian korban untuk menghadapi kembali ingatan yang menyakitkan. 
Dengan demikian, rekonsiliasi sejati menuntut proses yang melelahkan, tetapi juga 
membebaskan, karena ia melibatkan pertarungan batin antara keadilan dan kasih, antara luka 
dan pemulihan. 

Namun, pengalaman nyata menunjukkan bahwa jalan menuju rekonsiliasi tidak pernah 
tunggal. Ada kalanya rekonsiliasi hanya dapat ditempuh melalui hukuman yang membuka 
kesadaran moral, dan pada saat lain ia baru mungkin ketika pertobatan sungguh terjadi. Begitu 
pula, ada perbedaan mendasar antara mengingat dengan benar dan melupakan secara terburu-
buru. Mengingat dengan benar dapat memulihkan martabat korban dan memberi kesempatan 
pada pelaku untuk memperbaiki, sedangkan melupakan sering kali melahirkan rekonsiliasi 
palsu yang rapuh dan penuh risiko. Oleh karena itu, rekonsiliasi bukanlah formula instan, 
melainkan sebuah dialektika yang terus diuji oleh konteks, emosi, dan realitas sosial yang 
dihadapi. Pada akhirnya, rekonsiliasi sejati hanya akan terwujud jika kedua belah pihak—
korban maupun pelaku—mau berjalan bersama dalam kesetaraan sebagai sesama ciptaan 
Allah. Rekonsiliasi tidak berarti meniadakan luka atau menghapus konsekuensi, melainkan 



 

                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 14 

mengubah arah relasi dari kebencian menuju pengharapan. Proses ini memberi kesempatan 
bagi korban untuk pulih tanpa dipaksa melupakan, dan bagi pelaku untuk bertanggung jawab 
tanpa terus-menerus dicap bersalah. Rekonsiliasi bukan sekadar puncak formal dari ingatan 
dan pengampunan, tetapi sebuah transformasi relasi yang memungkinkan lahirnya keadilan, 
kasih, dan kehidupan baru. Inilah jalan pulang yang sejati, yang meskipun berat, tetap menjadi 
tanda kehadiran Allah yang bekerja di tengah luka manusia. 

Dengan demikian, dua jalan yang ditawarkan—melalui hukuman atau melalui 
pertobatan, serta melalui mengingat atau melupakan—tidak dimaksudkan sebagai oposisi yang 
kaku, melainkan sebagai dua pola dialektis yang memperlihatkan betapa beragamnya jalan 
menuju rekonsiliasi. Justru dalam ketegangan antara kedua jalur inilah tersingkap kebaruan 
pemahaman bahwa rekonsiliasi sejati hanya mungkin terjadi apabila keadilan dan kasih, 
ingatan dan pengampunan, saling melengkapi dan bukan saling meniadakan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Adiprasetya, J. (2023). Kristologi Kurban dan Rekonsiliasi Kristen. Voice of Wesley: Jurnal 
Ilmiah Musik Dan Agama, 6(2), 30–41. 
https://doi.org/https://dx.doi.org/10.36972/jvow.v6i2.181 

Aritonang, J. S., & Kristiyanto, A. E. (Eds.). (2021). Kamus Gereja dan Teologi Kristen. BPK 
Gunung Mulia. 

Auerbach, Y. (2004). The Role of Forgiveness in Reconciliation. In Y. Bar-Siman-Tov (Ed.), 
From Conflict Resolution to Reconciliation. Oxford University Press. 

Browning, R. L., & Reed, R. A. (2004). Forgiveness, Reconciliation, and Moral Courage. 
William B. Eerdmans Publishing. 

Dadang, A. (2012). Rekonsiliasi Kristiani: Berpijak dari Pemikiran Robert J. Schreiter. 
Melintas, 28(3), 287–313. https://doi.org/https://doi.org/10.26593/mel.v28i3.273.287-
313 

Dijkhuizen, J. F. van. (2019). A Literary History of Reconciliation: Power, Remorse and the 
Limits of Forgiveness. Bloomsbury Academic. 

Hagner, D. A. (2012). The New Testament - A Historical and Theological Introduction. Baker 
Academic. 

Hidayanti, F., Limbu, M., & Ayu, R. S. (2023). Rekonsiliasi Konflik Berdasarkan Analisis 
Teologis Kisah Para Rasul Sebagai Upaya Preventif Konflik di Gereja. In Theos : Jurnal 
Pendidikan Dan Theologi, 3(7). https://doi.org/10.56393/intheos.v3i7.1762 

Holladay, C. R. (2005). A Critical Introduction to the New Testament. Abingdon Press. 
Jenkins, B., Subedi, D. B., & Jenkins, K. (Eds.). (2018). Reconciliation in Conflict-Affected 

Communities: Practices and Insights from the Asia-Pacific. Springer Nature Singapore. 
Jones, L. G. (1995). Embodying Forgiveness - A Theological Analysis. William B. Eerdmans 

Publishing. 
Jones, L. G. (2000). Crafting Communities of Forgiveness. Interpretation: A Journal of Bible 

and Theology, 54(2), 121–134. https://doi.org/10.1177/002096430005400202 
Keryapi, D. S. (2021). Rekonsiliasi sebagai Paradigma Misi Trinitarian Inkarnasional dan 

Konstruksinya pada Ruang Publik. SOTIRIA (Jurnal Theologia Dan Pendidikan Agama 
Kristen), 4(1), 37–46. https://doi.org/10.47166/sot.v4i1.36 



 

- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 15 

Moo, D. J. (2008). The Letters to the Colossians and to Philemon. William B. Eerdmans 
Publishing. 

Müller-Fahrenholz, G. (2005). Rekonsiliasi: Upaya Memecahkan Spiral Kekerasan dalam 
Masyarakat. Ledalero. 

Pakpahan, B. J. (2013). Teologi Ingatan sebagai Dasar Rekonsiliasi dalam Konflik. 
DISKURSUS - JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI STF DRIYARKARA, 12(2), 253–277. 
https://doi.org/https://doi.org/10.36383/diskursus.v12i2.107 

Pakpahan, B. J. (2017a). Allah Mengingat: Teologi Ingatan sebagai Dasar Rekonsiliasi dalam 
Konflik Komunal. BPK Gunung Mulia. 

Pakpahan, B. J. (2017b). To Remember Peacefully: A Christian Perspective of Theology of 
Remembrance as a Basis of Peaceful Remembrance of Negative Memories. International 
Journal of Public Theology, 11(2), 236–255. https://doi.org/10.1163/15697320-12341484 

Pakpahan, B. J. (2018). Sharing a Common Story for an Indonesian Context. Journal of 
Reformed Theology, 2(1), 63–74. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1163/156973108X272658 

Ruhulessin, J. C. (2021). Konflik dan Rekonsiliasi Antarjemaat: Sebuah Analisis Teologis. 
KURIOS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen, 7(2), 329. 
https://doi.org/10.30995/kur.v7i2.362 

Schreiter, R. J. (2003). Liberation and Reconciliation as Paradigms of Mission. Swedish 
Mission Council. 

Sumney, J. L. (2008). Colossians: A Commentary. Westminster John Knox Press. 
Tutu, D. (1999). No Future without Forgiveness. Doubleday and Company. 
Villa-Vicencio, C., & Doxrader, E. (2004). Pieces of the Puzzle: Keywords on Reconciliation 

and Transitional Justice. Institute for Justice and Reconciliation. 
Volf, M. (1996). Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness, 

and Reconciliation. Abingdon Press. 
Volf, M. (2006). The End of Memory: Remembering Rightly in a Violent World. William B. 

Eerdmans Publishing. 
Worthington, E. L. (2006). Forgiveness and Reconciliation. Theory and Application. 

Routledge. 
 


