
- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 16 

Veritas Lux Mea 
(Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen)  
Vol. 8, No. 1 (2026): 16-27 
jurnal.sttkn.ac.id/index.php/Veritas 
ISSN: 2685-9726 (online), 2685-9718 (print) 
Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara 

Duka Pasca Pemakaman dan Tantangan Pendampingan Pastoral 
di Gereja 

Jimmy Leonardo1, Yanto Paulus Hermanto2 
Sekolah Tinggi Teologi Kharisma, Bandung1-2  

Email: jimmy.leonardo@gmail.com 

Abstract: Post-funeral grief represents the most vulnerable phase of loss, when liturgical and 
social support begin to fade while emotional and spiritual struggles intensify. However, 
pastoral practice in Indonesian churches remains largely concentrated on funeral services and 
memorial rites, with post-burial accompaniment often unstructured and discontinuous. This 
study aims to analyze the challenges of pastoral accompaniment in the post-funeral phase and 
to develop a process-oriented framework for pastoral presence among grieving congregants. 
Using a qualitative literature-based approach, this study examines biblical sources, pastoral 
theology, grief psychology, and contemporary pastoral research within the Indonesian context. 
The analysis identifies three major gaps: a theological gap in articulating eschatological hope, 
a pastoral gap in sustaining long-term accompaniment, and a contextual gap in mobilizing 
communal support. In response, this study proposes a post-funeral pastoral accompaniment 
model that integrates liturgy, counseling, and community-based support according to different 
types of loss. This model affirms that sustained pastoral presence is essential for the restoration 
of faith and the strengthening of spiritual resilience among those who grieve. 

Keywords: Bereavement; Pastoral Accompaniment; Post-Funeral Grief; Spiritual Resilience 

Abstrak: Duka pasca-pemakaman merupakan fase paling rentan dalam pengalaman 
kehilangan, ketika dukungan sosial dan liturgis mulai berkurang sementara pergumulan 
emosional dan spiritual justru meningkat. Namun, praktik gerejawi di Indonesia masih 
didominasi oleh pelayanan pada saat ibadah penghiburan dan pemakaman, dengan 
pendampingan setelahnya yang sering tidak terstruktur dan tidak berkelanjutan. Penelitian ini 
bertujuan menganalisis tantangan pendampingan pastoral pada fase pasca-pemakaman serta 
mengembangkan kerangka penyertaan pastoral yang berorientasi proses bagi jemaat yang 
berduka. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi literatur atas sumber 
biblika, teologi pastoral, psikologi kedukaan, serta penelitian pastoral dalam konteks Indonesia. 
Hasil kajian menunjukkan adanya kesenjangan teologis dalam penekanan pengharapan 
eskatologis, kesenjangan pastoral dalam keberlanjutan pendampingan, dan kesenjangan 
kontekstual dalam pemanfaatan dukungan komunitas. Berdasarkan temuan tersebut, penelitian 
ini merumuskan model pendampingan pastoral pasca-pemakaman yang mengintegrasikan 
liturgi, konseling, dan dukungan komunitas sesuai dengan jenis kehilangan. Model ini 
menegaskan bahwa penyertaan pastoral yang berkelanjutan merupakan kunci bagi pemulihan 
iman dan ketahanan spiritual jemaat. 

Kata Kunci: Gereja; Kedukaan; Pendampingan Pastoral; Pasca-Pemakaman

mailto:jimmy.leonardo@gmail.com


                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 17 

PENDAHULUAN 
Kehilangan orang terkasih seperti anak, pasangan hidup, maupun figur rohani, merupakan 

pengalaman mendalam yang mengguncang aspek emosional, sosial, dan spiritual manusia. Dalam 
konteks Indonesia yang religius, kematian tidak hanya dipahami sebagai peristiwa pribadi, 
melainkan juga peristiwa komunitas. Namun, berbagai studi menunjukan bahwa jemaat yang 
berduka sering kali mengalami kebingungan iman, kesepian, dan resistensi terhadap penghiburan 
ketika fase awal kedukaan telah berlalu, khususnya setelah pemakaman selesai. Fenomena ini 
memperlihatkan bahwa fase pasca-pemakaman justru menjadi periode yang paling rentan dalam 
proses berduka, karena dukungan justru mulai berkurang sementara pergumulan batin justru 
meningkat. 

Gereja memiliki peran penting dalam memberikan pendampingan bagi orang-orang yang 
berduka sebagai wujud nyata dari kasih Kristus dan solidaritas tubuh iman. Widiastuti dan rekan-
rekan menunjukkan bahwa pelayanan kedukaan dipahami oleh jemaat sebagai bagian integral dari 
panggilan gereja untuk menghadirkan penghiburan dan penguatan iman di tengah penderitaan 
(Widiastuti et al., 2024). Namun penelitian Vedder dan timnya mengungkap bahwa banyak 
individu yang telah menerima pelayanan pemakanan tetap mengalami kesedihan mendalam, 
kehampaan eksistensial, bahkan pikiran bunuh diri, karena mereka tidak memperoleh 
pendampingan lanjutan setelah ritual kedukaan selesai (Vedder et al., 2022). Temuan ini 
menunjukan bahwa pelayanan yang berhenti pada ibadah penghiburan belum cukup untuk 
menjawab kebutuhan pemulihan iman dalam jangka panjang.  

Sejumlah penelitian di Indonesia mengkonfirmasi keterbatasan tersebut dalam praktik 
pelayanan pastoral. Studi Nugroho dan Hermanto di Bandung memperlihatkan bahwa konseling 
pastoral masih banyak bertumpu pada model tahapan psikologis Kübler-Ross tanpa 
pengembangan pendampingan spiritual yang berkesinambungan, sehingga proses pemulihan iman 
tidak terstruktur secara sistematis (Nugroho & Hermanto, 2023). Temuan serupa juga muncul 
dalam penelitian Gulo dan Subandrijo di Nias yang menekankan perlunya pendekatan interkultural 
agar pelayanan pastoral dapat menjangkau dimensi eksistensial jemaat dalam konteks budaya 
mereka sendiri (Gulo et al., 2022). Sementara itu, tinjauan sistematis Kustanti dan rekan-rekan 
menunjukkan bahwa sebagian besar penelitian tentang kedukaan di Indonesia masih bersifat 
deskriptif dan belum menghasilkan model pendampingan yang aplikatif bagi gereja lokal. Dengan 
demikian, terdapat kesenjangan nyata antara pengalaman kedukaan jemaat dan bentuk 
pendampingan pastoral yang tersedia dalam praktik gerejawi. 

Dalam konteks budaya Indonesia, penelitian Kesatriani dan timnya mengenai praktik 
Mapalus di Minahasa memperlihatkan bahwa solidaritas komunitas dan semangat berbagi beban 
memilki peran penting dalam menopang keluarga berduka (Kesatriani et al., n.d.). Meskipun 
demikian, nilai-nilai gereja, sehingga potensi komunitas sebagai sumber pemulihan iman belum 
dimanfaatkan secara optimal. Hal ini memperkuat kesimpulan bahwa gereja masih kekurangan 
model penyertaan pasca-pemakaman yang menghubungkan dimensi iman, dan proses psikologis 
kedukaan. 

Literatur Internasional juga menegaskan risiko serius dari kedukaan yang tidak tertangani, 
Hilberdink dan rekan-rekan menunjukkan bahwa ketiadaan pendampingan yang memadai dapat 
menyebabkan berkembangnya Prolonged Grief Disorder (PGD) yang berdampak buruk bagi 
kesehatan mental dan spiritual individu. Studi kasus yang dilaporkan oleh Siregar di Sumatera 
Utara menggambarkan bagaimana seseorang dapat terjebak dalam kedukaan selama bertahun-



 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 18 

tahun setelah kehilangan mendadak tanpa pendampingan pastoral yang memadai (Siregar, n.d.).  
Temuan-temuan ini menegaskan bahwa fase-pasca-pemakaman merupakan periode kritis yang 
membutuhkan intervensi pastoral yang terarah dan berkelanjutan. 

Berdasarkan kajian tersebut, dapat diidentifikasikan tiga kesenjangan utama dalam praktik 
pelayanan pastoral di Indonesia. Pertama, terdapat kesenjangan teologis, ketika penghiburan 
sering dipisahkan dari pengharapan kebangkitan. Kedua, kesenjangan pastoral, karena 
pendampingan sering terhenti pada ibadah penghiburan tanpa proses lanjutan. Ketiga, kesenjangan 
kontekstual, yakni kurangnya integrasi nilai komunitas lokal dalam penyertaan orang berduka. 
Ketiga kesenjangan ini menunjukkan perlunya model pendampingan pastoral yang berorientasi 
pada proses pasca-pemakaman, bukan sekadar ritual sesaat. 

Masalah yang diteliti dalam penelitian ini adalah bagaimana gereja dapat menghadirkan 
pendampingan pastoral yang relevan, berkelanjutan, dan berbasis proses bagi orang yang berduka 
pada fase pasca-pemakaman. Praktik pastoral yang masih bersifat seremonial dan reaktid berisiko 
meninggalkan jemaat dalam fase paling rentan dari perjalanan dukanyam sehingga pemulihan 
iman tidak terjadi secara utuh. Oleh karena itu, penelitian ini berfokus pada konteks gereja di 
Indonesia untuk merumuskan kerangka penyertaan pastoral yang aplikatif dan kontekstual.  

 Penelitian ini bertujuan menganalisis dinamika duka pasca-pemakaman, mengevaluasi 
praktik pendampingan pastoral yang ada, dan mengembangkan model penyertaan pastoral berbasis 
proses yang dapat menolong gereja menyertai jemaat secara lebih efektif. Dengan demikian, studi 
ini diharapkan memberikan kontribusi bagi pengembangan teologi pastoral sekaligus memperkaya 
praktik gereja dalam menghadirkan penghiburan, pemulihan iman, dan ketahanan spiritual bagi 
orang-orang yang berduka. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan untuk 
mengembangkan model pendampingan pastoral berbasis proses bagi orang yang berduka, karena 
pendekatan ini memungkinkan analisis mendalam terhadap makna teologis, dinamika kedukaan, 
dan praktik pastoral yang ada (Creswell, 2018). Alkitab diperlakukan sebagai sumber primer dan 
ditafsirkan melalui pendekatan eksposisi terhadap teks-teks kunci tentang penghiburan dan 
pengharapan (2 Kor. 1:3–4; Mzm. 34:18; Mat. 5:4; 1 Tes. 4:13–18) guna membangun dasar 
teologis pendampingan pastoral (Emmanuel Y. Lartey, 2003). Sumber sekunder mencakup buku 
teologi pastoral, literatur psikologi kedukaan, serta artikel jurnal terindeks Scopus dan Sinta 
sepuluh tahun terakhir yang membahas pastoral care, grief, dan konteks budaya Indonesia, 
sehingga analisis tidak bersifat spekulatif tetapi berbasis temuan penelitian mutakhir (Djelantik et 
al., 2021). Pengumpulan data dilakukan melalui identifikasi, seleksi, dan klasifikasi literatur 
berdasarkan kriteria relevansi tematik (teologis, pastoral, psikologis, dan kontekstual) serta 
kemutakhiran publikasi (Kustanti et al., 2023). Analisis data mengikuti model Miles dan 
Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian tematik, dan penarikan kesimpulan untuk 
merumuskan model konseptual pendampingan pastoral berbasis proses (Mile et al., 2015). 
Validitas penelitian dijaga melalui triangulasi sumber mengintegrasikan data Alkitab, teologi 
pastoral, penelitian nasional, dan studi internasional (Kesatriani et al., n.d.). Sementara reliabilitas 
diperkuat dengan penggunaan literatur akademis terverifikasi dari jurnal terakreditasi Sinta dan 
Scopus. 
 



                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 19 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hakikat Kedukaan dalam Perspektif Alkitab 

Dalam kajian psikologi kontemporer, duka dipahami sebagai respons multidimensi 
terhadap kehilangan yang dipersepsikan, meliputi aspek psikologis, emosional, kognitif, sosial, 
dan fisik, dengan intensitas dan bentuk yang berbeda pada setiap individu (Maulidia et al., 2024). 
Duka bukan hanya reaksi sesaat, tetapi sebuah proses yang dapat berlangsung lama dan 
memengaruhi cara seseorang memaknai diri, relasi, dan masa depan. Worden mendefinisikan duka 
sebagai reaksi emosional yang kompleks terhadap kehilangan seseorang atau sesuatu yang sangat 
berarti, yang melibatkan proses penyesuaian psikologis dan relasional (Worden, 2018). Dalam 
konteks Indonesia, Kustanti dan rekan-rekan menunjukkan bahwa kedukaan secara konsisten 
dialami sebagai pengalaman yang bersifat emosional, sosial, dan spiritual sekaligus, meskipun 
sebagian besar penelitian masih bersifat deskriptif dan belum mengarah pada model pendampingan 
yang aplikatif bagi gereja (Kustanti et al., 2023). Temuan-temuan ini menegaskan bahwa duka 
tidak dapat dipersempit sebagai kesedihan personal semata, melainkan sebagai pengalaman 
menyeluruh yang menyentuh seluruh dimensi kehidupan manusia. 

Namun, Alkitab memberi kedalaman teologis yang khas terhadap pengalaman duka. Kitab 
Suci tidak menyangkal realitas kesedihan, melainkan menempatkannya dalam relasi dengan Allah 
yang hadir dan peduli. Mazmur menyatakan bahwa “TUHAN itu dekat kepada orang-orang yang 
patah hati” (Mzm. 34:18) dan bahwa Ia “menyembuhkan orang-orang yang patah hati dan 
membalut luka-luka mereka” (Mzm. 147:3), sehingga kedukaan dipandang sebagai ruang di mana 
Allah justru mendekat, bukan menjauh. Yesus sendiri, ketika menghadapi kematian Lazarus, tidak 
bersikap dingin atau jauh, tetapi “menangis” bersama keluarga yang berduka (Yoh. 11:33–35), 
menunjukkan bahwa ratap dan air mata adalah bagian sah dari iman yang hidup. Dalam khotbah-
Nya, Yesus bahkan menyatakan bahwa orang yang berdukacita disebut berbahagia karena mereka 
akan menerima penghiburan dari Allah (Mat. 5:4), sehingga duka tidak dipandang sebagai tanda 
kelemahan iman, melainkan sebagai pengalaman yang berada dalam cakrawala kasih dan 
pemeliharaan Allah. 

Lebih jauh, iman Kristen memberi dimensi eskatologis yang membedakan duka orang 
percaya dari duka tanpa pengharapan. Paulus menasihati jemaat agar tidak berdukacita seperti 
mereka yang tidak memiliki pengharapan, karena kematian orang percaya dipahami dalam terang 
kebangkitan Kristus dan janji hidup kekal (1 Tes. 4:13–18). Yesus sendiri menegaskan bahwa Ia 
adalah kebangkitan dan hidup, sehingga mereka yang percaya kepada-Nya akan hidup walaupun 
telah mati (Yoh. 11:25). Dengan demikian, dukacita Kristen tidak dihapus, tetapi ditempatkan 
dalam horizon pengharapan yang memberi makna, arah, dan daya tahan rohani. Duka tetap nyata, 
tetapi tidak bersifat final, karena iman kepada Kristus membuka perspektif bahwa kematian bukan 
akhir dari relasi, melainkan peralihan menuju pemenuhan janji Allah. 

Dalam kerangka ini, Allah digambarkan sebagai “Bapa segala penghiburan” yang 
menghibur umat-Nya dalam segala penderitaan, agar mereka juga mampu menghibur sesama yang 
menderita (2 Kor. 1:3–4). Pernyataan ini mengandung implikasi pastoral yang kuat, bahwa 
penghiburan ilahi tidak berhenti pada relasi personal antara Allah dan individu, melainkan 
dimediasikan melalui komunitas iman. Gereja dipanggil untuk menjadi tubuh Kristus yang 
“menangis dengan orang yang menangis” (Rm. 12:15) dan menanggung beban satu sama lain (Gal. 
6:2), sehingga orang yang berduka tidak menjalani proses kehilangan secara terisolasi. Dengan 
demikian, kedukaan tidak hanya menjadi pengalaman individual, tetapi juga ruang di mana 



 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 20 

solidaritas, empati, dan kasih Kristus diwujudkan secara nyata melalui kehadiran dan penyertaan 
komunitas gereja. 

Berdasarkan integrasi antara kajian psikologi, penelitian konteks Indonesia, dan kesaksian 
Alkitab, kedukaan dapat dipahami sebagai pengalaman universal yang bersifat multidimensi dan 
dinamis, yang sekaligus menjadi ruang teologis di mana iman diuji, diperdalam, dan diarahkan 
kembali kepada pengharapan dalam Kristus. Oleh karena itu, kedukaan tidak boleh diperlakukan 
sebagai peristiwa sesaat yang selesai pada hari pemakaman, melainkan sebagai sebuah proses yang 
membutuhkan pendampingan pastoral yang berkelanjutan, relasional, dan berakar pada 
penghiburan serta pengharapan yang diberikan Allah. 

 
Dinamika Duka Pasca-Pemakaman 

Berakhirnya prosesi pemakaman tidak berarti berakhirnya pengalaman duka. Justru, 
berbagai penelitian menunjukkan bahwa fase pasca-pemakaman merupakan periode paling rapuh 
dalam perjalanan berduka, ketika dukungan sosial mulai menurun sementara intensitas kesedihan 
dan disorientasi makna meningkat. Stroebe dan Schut menjelaskan bahwa setelah kehilangan, 
individu mengalami osilasi antara orientasi kehilangan (loss-oriented) dan orientasi pemulihan 
(restoration-oriented), dan ketegangan ini sering menjadi lebih berat ketika ritme sosial kembali 
normal tetapi kehidupan batin orang berduka belum pulih (Stroebe & Schut, 2010). Dalam fase 
ini, rasa sepi, kebingungan eksistensial, dan kehilangan struktur hidup cenderung muncul lebih 
kuat dibanding hari-hari awal setelah kematian. 

Dalam konteks Indonesia, Kustanti dan rekan-rekannya melalui scoping review atas studi 
kedukaan menunjukkan bahwa banyak keluarga merasa ditinggalkan secara sosial setelah masa 
perkabungan awal berakhir, meskipun duka emosional dan spiritual mereka masih berlangsung 
(Kustanti et al., 2023). Penurunan intensitas kunjungan, doa bersama, dan perhatian komunitas 
menyebabkan individu yang berduka mengalami isolasi psikososial yang signifikan (Burke et al., 
2014). Hal ini memperkuat temuan internasional bahwa dukungan sosial pasca-pemakaman 
merupakan prediktor utama bagi pemulihan emosional dan spiritual jangka panjang. 

Dari perspektif iman, fase pasca-pemakaman merupakan periode yang sangat rawan bagi 
stabilitas makna religius seseorang, karena kehilangan orang terkasih sering mengguncang sistem 
keyakinan dan narasi hidup yang sebelumnya memberi arah dan pengharapan. Dalam kajian 
kontemporer tentang duka dan makna hidup, Harvey Max Chochinov menjelaskan bahwa 
pengalaman menghadapi kematian dan kehilangan kerap memicu krisis eksistensial dan spiritual, 
di mana individu mulai mempertanyakan nilai hidup, kehadiran Allah, serta makna relasi yang 
terputus oleh kematian (Chocinov, 2025; Park & D. Ch, 2020). Pergumulan ini tidak hanya bersifat 
emosional, tetapi menyentuh inti identitas dan iman seseorang, sehingga proses berduka menjadi 
arena pencarian makna yang mendalam. Penelitian tentang religious coping juga menunjukkan 
bahwa pada fase ini banyak individu berupaya menafsirkan ulang penderitaan dan kehilangan 
dalam kerangka iman, yang jika tidak ditopang secara pastoral dapat berkembang menjadi konflik 
religius internal, rasa bersalah kepada Tuhan, atau penarikan diri dari komunitas iman (Pihkala, 
2025). Oleh karena itu, fase pasca-pemakaman tidak dapat dipandang sebagai kelanjutan biasa dari 
duka, melainkan sebagai tahap kritis yang menentukan apakah iman akan mengalami pemulihan 
atau justru mengalami fragmentasi. 
 
 



                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 21 

Kebutuhan Pastoral dalam Fase Pasca-Pemakaman 
Kedukaan mendalam berdampak pada seluruh aspek kehidupan: fisik (gangguan tidur, 

hilang nafsu makan), psikologis (depresi, cemas), sosial (menarik diri), dan spiritual (krisis iman) 
(Burke et al., 2014). Rodrigo menegaskan bahwa pendampingan pastoral yang mencakup dimensi 
emosional, sosial, dan spiritual berkontribusi signifikan dalam memperkuat ketahanan iman 
keluarga berduka (Rodrigo, 2024). 

Kebutuhan orang yang berduka pada fase pasca-pemakaman bersifat holistik dan berlapis, 
karena kehilangan tidak hanya memengaruhi emosi tetapi juga identitas diri, relasi sosial, dan 
makna hidup. Dalam kajian psikologi duka, Neimeyer menjelaskan bahwa kehilangan sering 
memicu gangguan tidur, kelelahan emosional, disorientasi identitas, serta krisis makna dan 
spiritualitas, sehingga proses berduka menuntut pendampingan yang melibatkan dimensi 
psikologis, relasional, dan teologis secara terpadu (Neimeyer, 2016). Dengan demikian, fase 
pasca-pemakaman bukan sekadar periode melanjutkan kesedihan, melainkan tahap kritis di mana 
individu berusaha membangun kembali makna hidup setelah kehilangan. 

Dalam konteks pastoral, kebutuhan ini menuntut kehadiran yang berkelanjutan, bukan 
hanya intervensi seremonial. Rodrigo menunjukkan bahwa dalam konteks Asia Tenggara, 
dukungan spiritual yang konsisten setelah pemakaman, melalui doa bersama, percakapan iman, 
dan keterlibatan komunitas gereja berkontribusi signifikan terhadap ketahanan iman dan 
kemampuan individu untuk membangun makna baru atas kehilangan (Rodrigo, 2024). Temuan ini 
juga sejalan dengan penelitian Burke yang menegaskan bahwa dukungan religius dan sosial pasca-
kematian merupakan prediktor penting bagi pemulihan emosional dan spiritual jangka panjang 
(Burke et al., 2014), sehingga penyertaan gereja menjadi faktor kunci dalam mencegah 
keterasingan dan keputusasaan. 

Alkitab menyebut Allah sebagai “Bapa segala penghiburan” (2 Kor. 1:3–4). Yesus pun 
berkata, “Berbahagialah orang yang berdukacita, karena mereka akan dihibur” (Mat. 5:4). Dengan 
demikian, penghiburan sejati bukan hanya retorika rohani, melainkan harus diwujudkan dalam 
tindakan nyata: doa syafaat, kunjungan rumah, konseling pastoral, hingga kelompok dukungan 
komunitas. Tanpa kehadiran konkret, penghiburan mudah jatuh menjadi kata-kata klise yang justru 
memperdalam luka emosional. 

Dalam perspektif biblika, kebutuhan akan pendampingan berkelanjutan tercermin dalam 
panggilan gereja untuk saling menanggung beban dan hadir dalam penderitaan sesama. Perintah 
untuk menanggung beban satu sama lain (Gal. 6:2) dan untuk menangis dengan orang yang 
menangis (Rm. 12:15) menunjukkan bahwa solidaritas iman bersifat relasional dan berjangka 
panjang, bukan sekadar respons sesaat. Paulus menegaskan dalam 2 Korintus 1:3–4 bahwa 
penghiburan Allah dimaksudkan untuk mengalir melalui komunitas iman, sehingga orang yang 
berduka dapat tetap tinggal dalam relasi dengan Allah dan tubuh Kristus. Oleh karena itu, 
kebutuhan utama pada fase pasca-pemakaman bukan hanya penghiburan emosional, melainkan 
penyertaan rohani yang memelihara iman dan keterikatan pada komunitas gereja. 
 
Bentuk Layanan Pendampingan Pastoral 

Pendampingan pastoral dalam konteks kedukaan pasca-pemakaman harus dipahami 
sebagai sebuah relasi penyertaan yang berlangsung dalam waktu dan berorientasi pada pemulihan 
iman, bukan sekadar intervensi emosional yang bersifat sesaat. Lartey mendefinisikan pastoral 
care sebagai relasi timbal balik di mana kasih Allah dihadirkan melalui kehadiran, dialog, dan 



 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 22 

solidaritas di tengah penderitaan manusia, sehingga penderitaan tidak dialami secara terisolasi 
melainkan di dalam relasi dengan Allah dan komunitas iman (Emmanuel Y. Lartey, 2003). Dalam 
konteks Indonesia, Nugroho dan Hermanto menunjukkan bahwa praktik konseling pastoral di 
Bandung masih banyak terjebak dalam pendekatan psikologis tanpa integrasi spiritual jangka 
panjang (Nugroho & Hermanto, 2023), sehingga pendampingan sering berhenti pada fase awal 
duka dan tidak menyentuh pemulihan iman secara berproses. 

Penelitian kontekstual juga menegaskan bahwa pendampingan pastoral yang efektif tidak 
dapat dilepaskan dari realitas budaya jemaat. Studi Gulo di Nias menunjukkan bahwa konseling 
pastoral yang mengabaikan nilai dan struktur sosial lokal gagal menjawab kebutuhan eksistensial 
jemaat, sedangkan integrasi nilai budaya dengan iman Kristen justru memperkuat daya 
penyembuhan dan keterikatan jemaat dengan komunitas gereja (Gulo et al., 2022). Temuan ini 
dipertegas oleh penelitian Rodrigo di Asia Tenggara yang memperlihatkan bahwa kombinasi 
konseling personal, kelompok dukungan sebaya, dan praktik liturgis yang berkesinambungan 
berkontribusi signifikan terhadap ketahanan spiritual dan rekonstruksi makna keluarga berduka 
setelah pemakaman (Rodrigo, 2024). Hasil-hasil ini menunjukkan bahwa pemulihan iman pasca-
kehilangan hanya dapat terjadi secara optimal ketika gereja menghadirkan yang bersifat relasional, 
berkelanjutan, dan terintegrasi. 

Dalam kerangka tersebut, layanan pendampingan pastoral pasca-pemakaman perlu 
dirancang sebagai suatu proses berlapis yang saling terhubung. Pelayanan liturgis seperti ibadah 
penghiburan dan pemakaman berfungsi sebagai pintu awal untuk menegaskan pengharapan 
kebangkitan, tetapi harus dilanjutkan dengan konseling pastoral yang menyediakan ruang aman 
bagi ekspresi duka, pertanyaan iman, dan konflik batin yang muncul setelah ritual selesai. Proses 
ini perlu diperkuat melalui kunjungan rumah dan kehadiran gembala maupun jemaat sebagai 
wujud solidaritas yang konkret, serta melalui pembentukan kelompok dukungan yang 
mempertemukan keluarga-keluarga berduka agar mereka tidak menjalani kehilangan secara 
terisolasi. Dalam seluruh proses tersebut, doa syafaat dan penguatan rohani berperan mengarahkan 
pengalaman duka kembali kepada Allah sebagai sumber penghiburan dan makna. Pendekatan 
berlapis seperti ini memungkinkan gereja menjawab kebutuhan emosional, relasional, dan spiritual 
jemaat secara utuh dalam fase pasca-pemakaman, sebagaimana ditekankan dalam model 
pendampingan pastoral kontekstual di Indonesia (Sirait Todo, 2020). Dengan demikian, 
penyertaan pastoral tidak lagi berhenti pada ritus kematian, melainkan menjadi proses 
penyembuhan iman yang berjalan bersama jemaat dalam waktu yang panjang. 
 
Kesenjangan Pelayanan Gereja dalam Fase Pasca-Pemakaman 

Meskipun kebutuhan pasca-pemakaman sangat besar, praktik gerejawi di Indonesia masih 
menunjukkan keterbatasan struktural dan teologis. Dalam penelitian tentang konseling pastoral di 
Bandung, Nugroho dan Hermanto menemukan bahwa banyak gereja mengakhiri pelayanan 
kedukaan pada ibadah penghiburan dan pemakaman, sementara tindak lanjut pastoral setelahnya 
sangat minimal dan tidak terstruktur (Nugroho & Hermanto, 2023). Pola ini membuat 
pendampingan duka bersifat reaktif dan episodik, sehingga jemaat sering dibiarkan menavigasi 
proses berduka yang panjang tanpa bimbingan iman yang memadai. 

Keterbatasan ini juga tampak dalam konteks budaya yang lebih luas. Laporan dari 
penelitian Gulo menunjukkan bahwa di Nias pelayanan pastoral sering gagal menjangkau dimensi 
eksistensial dan kultural dari kedukaan, karena pendekatan gereja belum mengintegrasikan nilai 



                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 23 

dan makna lokal yang membentuk cara jemaat memaknai kehilangan (Gulo et al., 2022). Tinjauan 
sistematis oleh Kustanti memperkuat gambaran ini dengan menunjukkan bahwa sebagian besar 
studi tentang kedukaan di Indonesia masih bersifat deskriptif dan belum menghasilkan kerangka 
pendampingan pastoral yang aplikatif bagi praktik gereja, sehingga terdapat jurang antara 
penelitian akademik dan pelayanan nyata di lapangan (Kustanti et al., 2023). Kondisi ini 
menegaskan bahwa gereja membutuhkan model pendampingan yang tidak hanya berbasis teori, 
tetapi juga mampu diterjemahkan secara kontekstual kedalam praktik pastoral sehari-hari. 

Kesenjangan ini diperparah oleh risiko klinis dari kedukaan yang tidak tertangani. 
Penelitian Hilberdink menunjukkan bahwa individu yang tidak menerima dukungan berkelanjutan 
pasca-pemakaman memiliki risiko lebih tinggi mengalami Prolonged Grief Disorder (PGD), yang 
berdampak langsung pada kesehatan mental, relasi sosial, dan kehidupan rohani (Hilberdink et al., 
2023). Dengan demikian, kegagalan gereja dalam menyertai fase pasca-pemakaman bukan hanya 
persoalan pastoral, melainkan juga persoalan kesejahteraan psikologis dan spiritual jemaat. 

Tantangan lainnya adalah terbatasnya keterampilan dan pengetahuan pendamping dalam 
mendampingi orang berduka. Tidak semua pendeta, penatua, atau konselor memiliki latar 
belakang konseling yang mumpuni dalam hal kedukaan. Kabeakan et al menemukan di salah satu 
gereja (GKPPD Lae Salak) bahwa pendampingan pastoral kedukaan perlu ditingkatkan dari segi 
keterampilan dan pengetahuan para pelayan pastoral (Pebrien Kabeakan et al., 2024). Banyak 
pendamping belum terlatih mengenali tahap-tahap dukacita atau teknik intervensi yang tepat, 
terutama dalam kasus kematian yang mendadak atau kompleks. Keterbatasan ini berpotensi 
membuat pendamping merasa canggung atau memberikan respons yang kurang sesuai. Selain itu, 
beban tugas ganda para pendeta di gereja sering membuat pendampingan pasca-pemakaman tidak 
berkelanjutan. Sejumlah gereja hanya memberikan perhatian intens saat ibadah penghiburan dan 
pemakaman, tetapi setelah itu keluarga berduka dibiarkan tanpa pendampingan lanjutan. Pola ini 
bisa membuat jemaat yang berduka merasa dilupakan setelah upacara selesai. Idealnya, 
pendampingan kedukaan bukan hanya seremoni pemakaman, tetapi proses berkelanjutan yang 
menemani perjalanan berduka hingga tuntas. 

 
Model Pendampingan Pastoral Pasca-Pemakaman Berbasis Proses 

Model pendampingan pastoral yang diusulkan dalam penelitian ini secara khusus 
dirancang untuk menjawab kebutuhan jemaat pada fase pasca-pemakaman, yaitu periode setelah 
ibadah penghiburan dan prosesi pemakaman selesai, ketika dukungan sosial mulai menurun tetapi 
kedukaan emosional dan spiritual justru memasuki fase terdalam. Literatur psikologi kedukaan 
menunjukkan bahwa setelah fase awal ritual dan simpati publik berlalu, individu sering mengalami 
kesepian, disorientasi makna, dan peningkatan gejala duka kompleks, sehingga fase pasca-
pemakaman menjadi periode kritis bagi proses pemulihan (Neimeyer, 2016). Rodrigo juga 
menunjukkan bahwa dukungan pastoral yang berkelanjutan setelah pemakaman berkontribusi 
signifikan terhadap ketahanan iman dan rekonstruksi makna pada keluarga berduka di Asia 
Tenggara (Rodrigo, 2024). Oleh karena itu, model ini tidak disusun sebagai pelayanan satu kali, 
melainkan sebagai proses penyertaan pastoral yang mengikuti dinamika waktu dan pengalaman 
duka. 

Secara teologis, pendampingan pasca-pemakaman harus bertolak dari pengharapan 
eskatologis dalam Kristus. Iman Kristen memandang kematian bukan sebagai akhir, melainkan 
sebagai peralihan menuju kehidupan kekal di dalam Kristus yang bangkit. Pengharapan ini 



 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 24 

memberi kerangka makna bagi dukacita, karena kebangkitan Yesus menjamin bahwa kematian 
tidak memiliki kata akhir atas relasi umat Allah. Surat Ibrani menyebut pengharapan ini sebagai 
sauh yang kuat dan aman bagi jiwa (Ibr. 6:19), suatu metafora yang menegaskan bahwa iman 
kepada Kristus menopang orang berduka di tengah ketidakpastian dan kehilangan. Dalam konteks 
pastoral, pengharapan ini bukan sekadar doktrin yang diumumkan pada ibadah pemakaman, tetapi 
realitas iman yang perlu ditanamkan dan dihidupi sepanjang proses berduka, sebagaimana 
ditegaskan dalam refleksi teologi pengharapan Kristen (Amperiyana, 2019), sehingga gereja 
dipanggil untuk menolong jemaat menghidupi pengharapan tersebut secara konkret dalam 
perjalanan panjang pemulihan iman pasca-kehilangan. 

Di atas fondasi teologis tersebut, pendampingan pastoral pasca-pemakaman perlu disusun 
sebagai proses berlapis yang mengintegrasikan dimensi liturgis, relasional, dan komunitarian. 
Pelayanan liturgis, seperti ibadah penghiburan dan pemakaman, berfungsi sebagai pintu masuk 
awal yang menegaskan pengharapan kebangkitan dan memberikan ruang simbolik bagi ratapan 
dan doa. Namun, penelitian menunjukkan bahwa liturgi saja tidak memadai untuk menolong 
keluarga berduka memproses kehilangan yang kompleks. Studi Rodrigo di Asia Tenggara 
memperlihatkan bahwa pendampingan yang menggabungkan konseling pastoral personal, 
kelompok dukungan sebaya, dan keterlibatan komunitas gereja secara berkelanjutan berkontribusi 
signifikan terhadap ketahanan spiritual dan kemampuan individu untuk membangun makna baru 
atas kehilangan (Rodrigo, 2024). Temuan ini menunjukkan bahwa proses pemulihan iman pasca-
pemakaman terjadi melalui relasi yang terus dipelihara, bukan hanya melalui ritus awal. 

Lebih lanjut, efektivitas pendampingan pastoral sangat dipengaruhi oleh sensitivitas 
terhadap konteks budaya. Penelitian Kesatriani dan rekan-rekan tentang praktik Mapalus di 
Minahasa menunjukkan bahwa nilai solidaritas, gotong royong, dan berbagi beban memiliki daya 
dukung yang kuat bagi keluarga berduka, meskipun nilai-nilai tersebut sering belum diintegrasikan 
secara sistematis dalam kerangka pastoral gereja(Kesatriani et al., n.d.). Pendekatan kontekstual 
ini sejalan dengan temuan Gulo yang menegaskan bahwa pendampingan pastoral yang 
mengabaikan kerangka makna budaya lokal cenderung gagal menjangkau dimensi eksistensial 
jemaat (Gulo et al., 2022). Oleh karena itu, model pendampingan pasca-pemakaman yang relevan 
harus memadukan iman Kristen dengan nilai-nilai komunitarian setempat agar gereja benar-benar 
hadir sebagai komunitas penyembuh. 

Selain bersifat berlapis dan kontekstual, pendampingan pastoral pasca-pemakaman juga 
perlu peka terhadap jenis kehilangan yang dialami. Kehilangan janin atau bayi, misalnya, sering 
menghasilkan apa yang disebut sebagai invisible grief, karena lingkungan sosial cenderung 
meremehkan kedalaman kehilangan tersebut. Padahal Mazmur 139:13–16 menegaskan nilai 
kehidupan sejak dalam kandungan, sehingga duka orang tua atas keguguran memiliki dasar 
teologis yang kuat. Penelitian Singh menunjukkan bahwa pengakuan simbolik atas kehilangan dan 
ruang aman untuk mengekspresikan ratapan sangat penting bagi pemulihan pasangan yang 
mengalami keguguran (Singh et al., 2004). Gereja perlu menyediakan pendampingan yang secara 
eksplisit mengakui keberadaan dan makna duka yang sering kali tersembunyi didalam kehidupan 
iman keluargaKehilangan anak usia muda membawa beban trauma, rasa bersalah, dan krisis iman 
yang khas. Narasi Daud dalam 2 Samuel 12:15–23 memperlihatkan bahwa ratapan dan penyerahan 
diri kepada Allah merupakan bagian sah dari iman dalam menghadapi kehilangan anak. Penelitian 
di Indonesia juga menunjukkan bahwa dukungan pastoral yang berkelanjutan membantu orang tua 
berduka mengintegrasikan iman dengan pengalaman traumatis mereka (Kustanti et al., 2023). 



                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 25 

Demikian pula, kehilangan pasangan hidup melibatkan dimensi identitas dan relasi yang sangat 
mendalam, karena relasi pernikahan dipahami sebagai kesatuan satu daging (Kej. 2:24). Ini 
menunjukkan bahwa kelompok dukungan dan konseling relasional memainkan peran penting 
dalam membantu janda atau duda membangun kembali makna hidup dan iman mereka setelah 
kehilangan. 

Kehilangan figur rohani, seperti gembala atau pembina iman, juga memiliki implikasi 
komunal yang besar. Ibrani 13:7 menegaskan pentingnya mengingat dan melanjutkan warisan 
rohani para pemimpin iman, sehingga pendampingan dalam konteks ini harus mencakup 
pemrosesan kolektif atas kehilangan dan penataan ulang kepemimpinan rohani. Penelitian Gulo 
menunjukkan bahwa tanpa pendampingan yang terarah, komunitas dapat mengalami disorientasi 
spiritual setelah kehilangan pemimpin (Gulo et al., 2022). Demikian pula, kehilangan orang tua 
sering memunculkan krisis keamanan dan identitas, terutama bagi anak-anak. Mazmur 27:10 
menegaskan bahwa Allah tetap menjadi penopang ketika figur orang tua tiada, suatu dasar teologis 
yang penting bagi pendampingan pastoral mengenai dampak kehilangan dalam relasi keluarga. 

Dengan demikian, model pendampingan pastoral pasca-pemakaman yang berorientasi 
proses menuntut gereja untuk mengintegrasikan fondasi biblika, struktur pendampingan berlapis, 
kepekaan budaya, dan diferensiasi berdasarkan jenis kehilangan. Pendekatan ini memungkinkan 
gereja tidak hanya hadir pada saat kematian, tetapi juga setia menyertai jemaat dalam perjalanan 
panjang pemulihan iman setelah pemakaman selesai. 

 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa kedukaan merupakan realitas universal yang dialami 
jemaat dalam berbagai bentuk kehilangan, baik kehilangan anak, pasangan hidup, orang tua, 
maupun figur rohani, dan secara konsisten tampil sebagai pengalaman yang bersifat emosional, 
sosial, serta spiritual sekaligus, sebagaimana ditunjukkan dalam kajian psikologi dan penelitian 
konteks Indonesia (Maulidia et al., 2024). Dalam terang iman Kristen, realitas kedukaan ini tidak 
dipahami sebagai ketiadaan Allah, melainkan sebagai ruang di mana Allah hadir sebagai Bapa 
segala penghiburan (2 Kor. 1:3–4) dan mengarahkan umat kepada pengharapan kebangkitan (1 
Tes. 4:13–18; Yoh. 11:25). Integrasi antara temuan ilmiah dan kesaksian biblika ini menunjukkan 
bahwa kedukaan bukan hanya peristiwa emosional sesaat, melainkan proses iman yang 
memerlukan penyertaan pastoral yang berkelanjutan. 

Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa praktik pelayanan gerejawi di Indonesia masih 
didominasi oleh pendekatan seremonial yang terfokus pada ibadah penghiburan dan pemakaman, 
sementara fase pasca-pemakaman, yang justru paling rentan dab sering tidak tertangani secara 
sistematis, sebagaimana dibuktikan dalam penelitian Nugroho di Bandung (Nugroho & Hermanto, 
2023). Temuan ini sejalan dengan literatur internasional yang menunjukkan bahwa ketiadaan 
pendampingan berkelanjutan meningkatkan risiko Prolonged Grief Disorder yang berdampak pada 
kesehatan mental dan kehidupan rohani individu (Hilberdink et al., 2023). Dengan demikian, 
keterbatasan pelayanan pasca-pemakaman bukan hanya persoalan pastoral, tetapi juga persoalan 
kesehatan psikososial dan spiritual jemaat. 

Sebagai respons terhadap temuan tersebut, penelitian ini mengembangkan model 
pendampingan pastoral pasca-pemakaman berbasis proses, yang menempatkan penyertaan gereja 
sebagai perjalanan berkelanjutan setelah pemakaman, bukan sebagai intervensi satu kali. Model 
ini mengintegrasikan fondasi biblika tentang pengharapan dalam Kristus, pendampingan berlapis 



 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026) 26 

melalui liturgi, konseling, dan komunitas, serta kepekaan terhadap konteks dan jenis kehilangan 
yang dialami jemaat. Dengan pendekatan ini, pendampingan pastoral tidak hanya berfungsi 
sebagai penghiburan sesaat, tetapi sebagai sarana rekonstruksi makna, pemulihan iman, dan 
penguatan relasi jemaat dengan Allah dan komunitas. 

Dengan demikian, kontribusi utama penelitian ini terletak pada penegasan bahwa pusat 
utama pelayanan kedukaan gereja justru berada pada fase pasca-pemakaman, ketika dukungan 
sosial mulai surut dan kebutuhan rohani semakin mendalam. Model yang diusulkan memperkaya 
teologi pastoral dengan kerangka penyertaan yang berorientasi proses, kontekstual, dan relasional, 
sehingga gereja diperlengkapi untuk menghadirkan penghiburan Allah secara lebih utuh, 
berkelanjutan, dan bermakna bagi jemaat yang berduka. 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Amperiyana. (2019). Pelayanan Pastoral Kedukaan Akibat Kematian Mendadak Di GPIB Jemaat 

Sejahtera Bandung (1st ed., Vol. 9). Jurnal TeDeum. 
Burke, L. A., Neimeyer, R. A., & Elacqua, T. C. (2014). Meaning Reconstruction in the Wake of 

Loss: Psychological and Spiritual Adaptation to Bereavement. In The Praeger Handbook on 
Women’s Cancers: Personal and Psychosocial Insights. Bloomsbury Publishing Plc. 
https://doi.org/10.5040/9798216000389.ch-011 

Chocinov, H. M. (2025). In Search of Dignity: A Lifetime of Reflections (1st ed., Vol. 1). Oxford 
University Press. 

Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry & research design. design _ Choosing among five 
approaches. (3rd ed.). Thousand Oaks. 

Djelantik, A. A. A. M. J., Aryani, P., Boelen, P. A., Lesmana, C. B. J., & Kleber, R. J. (2021). 
Prolonged grief disorder, posttraumatic stress disorder, and depression following traffic 
accidents among bereaved Balinese family members: Prevalence, latent classes and cultural 
correlates. In Journal of Affective Disorders (Vol. 292). Elsevier B.V. 
https://doi.org/10.1016/j.jad.2021.05.085 

Emmanuel Y. Lartey. (2003). In Living Color: An Intercultural Approach to Pastoral Care and 
Counseling, 2nd. London, Jessica Kingsley. 

Gulo, A., Subandrijo, B., & Rachmadi, S. (2022). Editing the Story of Life in the Experience of 
Grief: An Intercultural Pastoral Care of the Nias Church in Indonesia. In Transformation 
(Vol. 39, Number 3). SAGE Publications Ltd. https://doi.org/10.1177/02653788221098330 

Hilberdink, C. E., Ghainder, K., Dubanchet, A., Hinton, D., Djelantik, A. A. A. M. J., Hall, B. J., 
& Bui, E. (2023). Bereavement issues and prolonged grief disorder: A global perspective. In 
Global Mental Health (Vol. 10). Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/gmh.2023.28 

Kesatriani, T., Sondakh, S., Dina, E., & Turangan, Y. (n.d.). Pendampingan Pastoral 
Keindonesiaan untuk keluarga Berduka Berbasis Budaya Mapalus kedukaan di jemaat GMIM 
Imanuel Pinabetengan. In Educatio Christi. 2025 (Vol. 6, Number 1). 

Kustanti, C. Y., Ikaningtyas, N., Yunitri, N., Arifin, H., Rianita, M., Sinaga, E., Asi, E. K., Melati, 
N., & Susanti, H. D. (2023). Scoping review of grief studies in Indonesia. In Jurnal 
Keperawatan Padjadjaran (3rd ed., Vol. 11). Jurnal Keperawatan Padjajaran. 
https://doi.org/10.24198/jkp 



                             Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 27 

Maulidia, V., Suzanna, E., & Dewi, R. (2024). Gambaran Grief Pada Remaja Yang Mengalami 
Kematian Orangtua Akibat Kecelakaan. In INSIGHT: Jurnal Penelitian Psikologi (Vol. 2, 
Number 2). Insight, Jurnal Penelitian Psikologi. https://ojs.unimal.ac.id/index.php/jpt/index 

Mile, M. B., Huberman, M., & Saldana, J. (2015). Qualitative-Data-Analysis (3rd ed., Number 
Third edition). Thousand Oaks. 

Neimeyer, R. A. (2016). Techniques of Grief Therapy. Assessment and Intervention (R. A. 
Neimeyer, Ed.). Routledge. 

Nugroho, T. R., & Hermanto, Y. P. (2023). Konseling Pastoral Kedukaan. In SANCTUM 
DOMINE: JURNAL TEOLOGI (Vol. 13, Number 1). Sekolah Tinggi Theologia Nazarene 
Indonesia. https://doi.org/10.46495/sdjt.v13i1.203 

Park, R. S., & D. Ch. (2020). Childfree Movement and Christian Ethics in Asia, Verbum et Ecclesia 
41, no. 1. 

Pebrien Kabeakan, Reymond P. Sianturi, Bernhardt Siburian, Erman Saragih, & Bestian 
Simangunsong. (2024). Pendampingan Pastoral Kedukaan: Implementasi Terhadap Jemaat 
yang Berduka Akibat Kematian di GKPPD Lae Salak. In Tri Tunggal: Jurnal Pendidikan 
Kristen dan Katolik (Vol. 2, Number 4). Tri Tunggal, Jurnal Pendidikan Kristen dan Katolik. 
https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i4.728 

Pihkala, P. (2025). Ecological Grief and the Dual Process Model of Coping with Bereavement. In 
Religions (Vol. 16, Number 4). Multidisciplinary Digital Publishing Institute (MDPI). 
https://doi.org/10.3390/rel16040411 

Rodrigo, D. F. (2024). The Influence of Pastoral Care on the Emotional, Social, and Spiritual 
Well-being of Grieving Families (1st ed., Vol. 02). Yayasan Dermawan Cendikiawan Bersatu, 
Ministry and Theology. 

Singh, P., Louis, S., Stewart, K., & Moses, S. (2004). Pastoral Care Following Pregnancy Loss: 
The Role of Ritual’ (Vol. 58). Journal of Pastoral Care & Counselling. 
https://doi.org/10.1177/154230500405800106 

Sirait Todo. (2020). Pendampingan Pastoral Terhadap Anggota Jemaat Pascamenikah di HKBP 
Petukangan, Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Vol.1 No.2. 

Siregar, R. (n.d.). PENDAMPINGAN PASTORAL TERHADAP ORANG. Sekolah Tinggi 
Diakones. 

Stroebe, M., & Schut, H. (2010). The dual process model of coping with bereavement: A decade 
on. In Omega: Journal of Death and Dying (Vol. 61, Number 4). Omega, Journal of Death 
and Dying. https://doi.org/10.2190/OM.61.4.b 

Vedder, A., Boerner, K., Stokes, J. E., Schut, H. A. W., Boelen, P. A., & Stroebe, M. S. (2022). A 
systematic review of loneliness in bereavement: Current research and future directions. In 
Current Opinion in Psychology (Vol. 43). Elsevier Ltd. 
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2021.06.003 

Widiastuti, S. H., Ringo, L. S., Pangaribuan, S. M., Purba, S. O., & Saragih, N. L. (2024). Upaya 
Peningkatan Keterampilan Pendampingan Kedukaan Serta Perawatan Jenazah Bagi Jemaat 
Gereja Kristen Jawa Bambu Kuning (2nd ed., Vol. 2). Sigdimas, Publikasi Kegiatan 
Pengabdian Masyarakat. 

Worden, J. William. (2018). Grief counseling and grief therapy : a handbook for the mental health 
practitioner (5th ed.). Springer Publishing Company, LLC. 

  


