Veritas Lux Mea

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen)

Vol. 8, No. 1 (2026): 117-129

jurnal.sttkn.ac.id /index.php/Veritas

ISSN: 2685-9726 (online), 2685-9718 (print)

Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara

Kajian Teologis tentang Praktik Brokohan dan Pemendaman Ari-Ari
dalam Tradisi Jawa Kontemporer

Wiji Suko Widodo
Sekolah Tinggi Teologi Baptis Indonesia Semarang
wijil@stbi.ac.id

Abstract: Traditions or customs are concepts of belief that are passed down from generation
to generation, both descriptively and verbally. This article uses qualitative research analysis
with a literature study approach that aims to reveal and critique the extent to which the
traditions of Brokohan after childbirth and the burial of the placenta after delivery or
childbirth are still widely practiced in Javanese culture, including among Christian families
who have accepted Christ's salvation as the basis of their faith. even practiced by Christian
clergy. Data collection techniques included observations and interviews with 20 heads of
families who had undergone the Brokohan and Ari-ari burial ceremonies, as well as a
literature study of journals and books on Javanese culture. In practice, there are several shifts
in meaning and purpose that are influenced by cultural, social, and personal conditions. From
a Christian perspective, this tradition is seen as a human endeavor that, through its philosophy,
provides teachings that must be passed down from generation to generation but are not in
accordance with the teachings of Christ. Colossians 2:8.

Keywords: Ceremony, Tradition, Brokohan, Ari-Ari.

Abstrak: Tradisi atau kebiasaan merupakan suatu konsep kepercayaan yang diwariskan secara
turun temurun, baik secara diskripsi maupun verbal. Artikel ini menggunakan Penelitian
kualitatif analisis dengan pendekatan studi literatur yang bertujuan mengungkap dan
mengkritisi sejauh mana tradisi Brokohan pasca melahirkan dan pemendaman Ari-ari pasca
persalinan atau melahirkan pada budaya Jawa yang masih banyak dilakukan dimasyarakat
jawa, juga termasuk keluarga Kristen yang telah menerima keselamatan Kristus yang menjadi
pokok imannya, bahkan dijalani pula oleh tokoh rohaniawan keluarga Kristen. Tehnik
pengambilan data dari hasil observasi wawancara dari 20 Kepala Keluarga yang telah
menjalani upacara Brokohan dan Pemendaman Ari-ari dan studi pustaka dari jurnal dan buku-
buku budaya jawa. Dan didalam pelaksanaanya ada beberapa pergeseran makna serta tujuan
yang berbeda-beda yang dipengaruhi oleh kondisi kultural, sosial dan pribadi. Dari sudut
pandang Kristen memberikan sebuah gambaran bagaimana tradisi ini merupakan usaha
manusia yang dengan filsafatnya memberikan pengajaran yang harus dijalankan secara turun
temurun tetapi tidak menurut atau sesuai dengan pengajaran Kristus. Kolose 2 : 8.

Kata Kunci: Upacara, Tradisi, Brokohan, Ari-Ari.

117- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)


mailto:wiji@stbi.ac.id

PENDAHULUAN

Ritual Brokohan dan pemendaman Ari-ari pada budaya Jawa adalah hal lazim yang
telah dilakukan oleh banyak orang, baik orang awam, orang religius hingga tokoh agama
termasuk orang-orang Kristen juga melakukan ritual ini tanpa memahami maksud dan tujuan
serta maknanya. Meskipun ritual ini telah lama dijalankan hingga dimasa kini, masyarakat
modern melakukanya hanya sekedar ikut-ikutan semata. Tujuan dari Brokohan jika di pahami
dari sisi religi sebagai ucapan syukur kepada Tuhan Yang Maha Kuasa oleh karena diberikan
keturunan sebagai generasi penerus, namun dari sisi lain brokohan berbalut juga hal-hal yang
mistis. Brokohan merupakan salah satu acara selamatan dan ritual yang dilakukan pada
saat bayi berumur satu hari atau baru lahir. Dan selamatan brokohan ini ada hal-hal yang syarat
dengan jenis-jenis tata cara, baik makanan yang disajikan, maupun langkah-langkah dalam
penerapan ritualnya. Dalam makna dan pengertian jenis makanan ini mengandung istilah atau
filosofi jawa yang berkaitan dengan makna yang bersifat permohonan kepada Tuhan agar si
bayi terproteksi dari pengaruh-pengaruh buruk yang ditimbulkan oleh kondisi alam atau
lingkungan yang tidak baik. Dalam hal-hal yang mistis si bayi tidak diganggu oleh roh-roh
jahat.

Begitu juga dengan prosesi pemendaman (mengubur) ari-ari (plasenta), yang dilakukan
selepas dari proses kelahiran atau persalinan. Prosesi ini tidak hanya sekedar memendaman
atau penguburan saja, akan tetapi ada hal-hal yang perlu dilakukan dan mempersiapkan benda-
benda penyerta, termasuk tempat atau wadah tertentu yang akan dipakai sebagai media untuk
meletakan ari-ari tersebut. Juga termasuk siapa yang akan melakukan pemendaman ari-ari dan
menentukan lokasi ari-ari akan dipendam. Dari hasil wawancara kepada 20 KK (Kepala
Keluarga) pelaku brokohan dan pemedaman ari-ari, antara lain, 15 kepala keluarga non Kristen
dan 5 kepala keluarga Kristen. Pelaku ritual Brokohan dan Pemendaman ari-ari ada 8 KK
karena faktor tradisi (melestarikan tradisi), 2 KK atas perintah orang tua, 3 KK takut kalau
terjadi sesuatu terhadap bayi dan ibu bayi (pengaruh mistis) 5 KK Tradisi penghormatan
terhadap leluhur, 2 KK memohon perlindungan dan sebagai ucapan syukur (KK Kristen), dan
zero terhadap pemahaman dan pengertian serta makna dari keberadaan penyajiaan makanan
dari Brokohan maupun benda-benda penyerta didalam ari-ari dalam ritual brokohan dan
memendam ari-ari.

Yunus Sulthonul Khakim Universitas Islam Kali Jaga menyampaikan “Nilai-Nilai
Islam Dalam Tradisi Brokohan Masyarakat Babadan , Patian Rowo Nganjuk Jawa Timur”
Menunjukkan nilai-nilai Islam dalam brokohan, adalah nilai aqidah ungkapan syukur kepada
Allah, nilai ibadah dalam berdoa, nilai amaliah dengan memberi sedekah, nilai ukhuwah
Islamiyah dalam menjalin hubungan, dan nilai dakwah dalam menyebarkan ajaran Islam
(Khakim 2024). Ikke Sulimaida dan Maulfi Syaiful Rizal dari Fakultas [lmu Budaya,
Universitas Brawijaya, Malang, bahwa Ritual Pemendaman atau penguburan Ari-ari Sebagai
Aktualisasi Nilai Religius dan Filosofi Jawa Bagi Masyarakat Tumpang. Dan mantra mendem
ari-ari mengandung dua nilai Kebudayaan Jawa yang meliputi nilai karakteristik religius dan
nilai filosofis Jawa. Aspek kedua tersebut dari data yang ditemukan dan disimpulkan,
mantra mendem ari-ari pada mantra dan alat yang digunakan mengandung nilai religius dan
filosofis Jawa (Ikke Sulimaida & Maulfi Syaiful Rizal 2020).

“Selamatan Bayi Versi Orang Jawa”: dalam Kajian Linguistik Antropologis yang telah
ditulis oleh Arif Budiman, Ari Wulandari Noni Sukmawati dari UIN Sunan Kalijaga

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 118



Yogyakarta. Hasil penelitian ini membuktikan bahwa selamatan bayi memiliki makna filosofis
berdasarkan budaya Jawa. Ada tujuh macam selamatan bayi di kalangan masyarakat Jawa.
Dalam setiap selamatan bayi terkandung kearifan lokal masyarakat Jawa untuk senantiasa
menjaga keseimbangan antara hubungan sesama manusia, lingkungan alam, dan Tuhan (Arif
Budiman, Ari Wulandari, and Noni Sukmawati 2022). Penulisan artikel “Kajian Teologis
Brokohan dan Pemendaman Ari-Ari Pada Budaya Jawa” dari Perspektif iman Kristen
berdasarkan Kolose 2:7-9. Bahwa iman didalam Yesus Kristus hendaknya menjaga diri dari
pengaruh sinkritisme, okultisme yang sangat erat dikehidupan lingkungan bermasyrakat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini kualitatif analisis menggunakan pendekatan studi literatur karena model
ini cocok untuk digunakan pada penelitian ini, berdasarkan peristiwa yang masih sangat umum,
khas dan lazim dilingkungan suku Jawa terkait dengan Brokohan dan Pemendaman Ari-ari
yang banyak mengandung pemahaman filosofis dan mengarah ke hal yang mistis (Yuni,
Margaretha, and Ekwandari 2018). Dari benda atau barang sebagai sarana prasarana (ubo
rampe) upacara brokohan dan benda-benda penyerta dalam penanaman ari-ari, diketahui ada
fenomena dari suatu subjek secara holistik dan dibuat dalam bentuk atau ungkapan kata-kata
atau kalimat yang memiliki unsur sebuah mantra sebagai tolak balak terhadap pengaruh-
pengaruh buruk dari roh-roh jahat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat dan Definisi Selamatan Brokohan

Perkembangan globalisasi cepat, membuat masyarakat Indonesia berusaha
mempertahankan budaya lokal, terutama dalam adat pernikahan, kelahiran, kematian, dan
perayaan agama (Qurrotul’ain, 2024). Hal ini termasuk tradisi brokohan tetap terjaga hingga
sekarang. Brokohan adalah tradisi Jawa yang dikenal sebagai salah satu jenis selamatan atau
"bancakan", di mana makanan dibagikan kepada tetangga dan sanak saudara atau kerabat untuk
merayakan kelahiran bayi dengan selamat. Acara ini dihadiri pula oleh tetangga terdekat, serta
terkadang menghadirkan tokoh agama. Tradisi ini sebagai manifestasi ungkapan rasa syukur
kepada Tuhan atas kelahiran bayi dengan harapan agar si bayi mendapat keberkahan. Kata
brokohan berasal dari bahasa Arab "barokah" yang artinya kebaikan. Pelaksanaan brokohan
saat ini memiliki beragam pemahaman, termasuk syukuran atas berkah atau anugerah berupa
keturunan, ucapan syukur kepada Tuhan, pelestarian tradisi, hingga penghormatan terhadap
roh leluhur. Makanan yang disajikan dalam brokohan memiliki arti dan makna tertentu sebagai
simbol-simbol tujuan dan pengharapan (Arif Budiman et al. 2022). Meskipun hal tersebut rumit
untuk dipahami dan di ilmiahkan, acara ini terus dilaksanakan begitu saja tanpa tuntutan makna
dan pengertian.

Kelengkapan (uborampe) Brokohan

Orang Jawa mengenal kata “selamatan” sebagai bentuk menyebut salah satu jenis ritual
dalam budaya Jawa. Selamatan bermakna biar selamat, tidak ada rubeda (bahasa Jawa) atau
kesulitan dan gangguan. Istilah brokohan atau selamatan bayi merupakan salah satu jenis
selamatan yang populer di kalangan orang Jawa, yang terdiri dari nasi putih (ambeng). Nasi
ambengan adalah sebuah menu yang di hidangkan dalam brokohan yang berisi lauk pauk dan

119- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



nasi dan masakan tradisional. Menu makanan ini ditaruh diatas tampah (nampi) yang dialasi
dengan daun pisang untuk kenduri (ritual selamatan). Sayur-mayur yang berisi sayur kluwih,
kangkung, bayam atau bayem, kecambah, kacang panjang, telor direbus dipotong kecil-kecil
bersama kulitnya dengan lauk-pauk daging ayam bumbu lodho. Untuk menu yang tidak
ketinggalan adalah jenang abang dan jenang putih (bubur merah dan bubur putih), juga
beraneka jajanan pasar tradisonal. Setelah kenduri dan di bacakan doa-doa dan harapan,
makanan dibagikan kepada yang hadir dan kepada tetangga terdekat, dikemas atau ditaruh pada
daun pisang yang dibentuk persegi atau kotak cekung menyerupai mangkuk yang kedua
ujungnya disemati lidi sebagai penguat dan menjadi wadah untuk menampung makanan, yang
disebut “takir”. Dari menu yang ada ini memiliki arti, makna dan maksud dari tujuan keluarga
yang terhubung dengan keberadaan si jabang bayi

Ritual/Prosesi Pemendaman Ari-Ari.

Prosesi ini dilakukan oleh ayah/bapak dari si bayi atau kakek. Pelaku pemendaman ari-
ari harus mandi dan berdandan rapi, ari-ari anak perempuan dipendam di sebelah kanan pintu
belakang, sedangkan ari-ari anak laki-laki dipendam pada sebelah kanan pintu rumah depan
(Yuni et al, 2018). Ari-ari dicuci bersih, dimasukkan kedalam Kendil (periuk kecil)
dilapisi/dialasi kain putih sebagai lambang suci dan bersih. Caranya dengan mengubur atau
memendam didalam tanah. Sebelum ari-ari dikubur dibacakan doa-doa, agar si bayi kelak
tumbuh menjadi anak yang baik beriman, dan bertakwa, serta berbakti kepada kedua orang
tuanya juga berguna bagi masyarakat dan lingkungannya. Selain itu mengubur ari-ari tidak
boleh terlalu dalam dan dipendam dilingkungan tempat tinggal atau rumah, harus selalu diberi
penerangan selama 35 hari.

Benda-Benda Penyerta Dalam Pemendaman Ari-Ari

Ari-ari dikubur bersama benda-benda penyerta antara lain : kembang boreh kemenyan
dan kembang mawar, kenanga dan kanthil, garam dianalogikan sebagai pengusir kekuatan
negative yang tidak kasat mata disekitar ari-ari yang telah dipendam. Gula jawa, (gulo abang),
bawang merah, bawang putih, jarum benang, pensil serta kertas. Sebelum ari-ari dikubur
dibacakan doa-doa, agar si bayi kelak tumbuh menjadi anak yang baik beriman, dan bertakwa,
serta berbakti kepada kedua orang tuanya juga berguna bagi masyarakat dan lingkungannya.
Selain itu mengubur ari-ari tidak boleh terlalu dalam dan dipendam dilingkungan tempat
tinggal atau rumah, biasanya di dekat pintu masuk kedalam rumah dan harus selalu diberi
penerangan selama 35 hari.

Tradisi berasal dari kata Latin "traditio" yang berarti "diteruskan" atau kebiasaan. Asal-
usul dari kata "traditum," berarti sesuatu yang diwariskan. Tradisi mencakup adat yang
diturunkan oleh nenek moyang, dijaga oleh masyarakat, dan dianggap baik (Qurrotul’ain,
2024). Pengetahuan tentang tradisi disampaikan secara lisan oleh para tetua, dan sulit divalidasi
secara akademis. Tradisi adalah adat kebiasaan turun-temurun yang telah berjalan cukup lama
dalam kehidupan bermasyarakat (KBBI). Menurut Merriam-Webster, tradisi adalah pola
pemikiran, tindakan, atau perilaku yang diwariskan atau adat. Tradisi adalah kepercayaan,
prinsip, atau cara bersikap di lingkungan sosial atau grup yang telah dilakukan lama.
(Cambridge Dictionary) (Aji and Soewarlan, 2024). Berbicara mengenai tradisi di Indonesia,

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 120



masing-masing daerah tentunya mempunyai tradisi yang masih berlaku dari zaman nenek
moyang hingga sekarang.

Pelaksanaan Selamatan Brokohan

Masyarakat adalah kelompok manusia dengan kesamaan budaya dan wilayah, yang
berinteraksi secara terstruktur. Mereka mewariskan tradisi dan adat istiadat, yang wajib diikuti
oleh semua anggota, namun mengalami berbagai macam perubahan sesuai dengan
perkembangan zaman. Masa lalu digunakan sebagai dasar suatu tradisi untuk terus
dikembangkan dan diperbaharui (Koentjaraningrat, 2004). Kata “brokohan” bukanlah suatu
kata yang asing pada adat Jawa, brokohan merupakan tradisi upacara yang berbentuk selamatan
dan lebih dikenal dengan kata “Bancakan” bermakna membagikan makanan kepada tetanga
terdekat, sekaligus pemberitahuan kepada warga disekitar, bahwa si bayi telah lahir dengan
selamat. Selain itu dilakukannya adat budaya “bancakan brokohan” sebagai pengungkapan
rasa syukur kepada Tuhan atas kelahiran si bayi (Dora et al, 2025). Selain itu selamatan
brokohan juga ada pengaharapan yang lain, yaitu agar si bayi kelak juga mengalami
keberkahan. Brokohan mengandung makna berkat, dalam bahasa Jawa disebut berkah,
brokohan berasal dari bahasa Arab yang berarti barokah yang artinya kebaikannya semakin
bertambah-tambah. Tujuan brokohan dimasa kini ada beberapa tendensi dan pemahaman
dalam pelaksanaanya yang atara lain, adalah syukuran oleh karena diberi berkah atau barokah
dalam wujud bayi yang telah lahir, namun ada juga pemahaman brokohan dan pemendaman
ari-ari sebagai pelestarian tradisi, juga ada pemahaman sebuah penghormatan terhadap roh
leluhur, kemudian ada pemahaman sebagai ucapan syukur kepada Tuhan yang telah memberi
keturunan, namun yang lebih ekstrim takut kepada roh leluhur, bila tidak menjalankan upacara
brokohan dan ritual pemendaan ari-ari akan mengganggu keberadaan si bayi maupun ibunya.
Brokohan ini merupakan bentuk penyajian makanan yang sudah ditentukan dengan sedemikian
rupa bahkan memiliki arti dan makna dari setiap makanan yang telah disajikan tersebut (Efendi,
Harming, and Katarina, 2021). Praktik bancaan dalam brokohan (membagikan makanan)
mencerminkan ajaran kasih Kristen dan interaksi sosial terbuka, brokohan juga menghargai
anak-anak sesuai ajaran Yesus dalam Alkitab Matius 18: 3.

Tradisi ini nampaknya mulai dikritisi oleh banyak pihak, karena tradisi yang di yakini
biasanya berkaitan dengan animisine dan dinamisme. Animisme mempercayai bahwa setiap
benda di bumi ini mempunyai jiwa yang harus dihormati agar tidak mengganggu manusia,
justru membantu mereka dalam kehidupan sehari-hari. Sedangkan dinamisme berarti pemujaan
terhadap roh nenek moyang yang telah meninggal menetap pada tempat-tempat tertentu. Jika
menilik tradisi gereja dalam sejarah, dimana orang Kristen mula-mula berusaha menjaga
ingatan ini tetap hidup dengan melakukan “komuni” atau memecah-mecahkan roti setiap hari
dan memanjatkan doa (Kis 2:42, 46). Namun, di kemudian hari dalam kitab yang sama Lukas
menginformasikan, orang-orang Kristen memecah-mecahkan roti pada hari pertama dalam
pekan itu, yaitu hari Minggu (Kis 20:11) (Donald C. Stamps, M, A., 2015). Menjadi sebuah
moment dan sarana berkumpulnya berbagai lapisan masyarakat yang percaya Kristus.

Bukan bermaksud menyejajarkan brokohan dengan “komuni dan memecahkan roti”,
akan tetapi lebih mengarah kepada kegiatan komunal. melihat berkumpulnya banyak orang dan
menerima berkat dari roti yang dipecah-pecahkan sebagai simbul menerima Tubuh Kristus
sebagai peringatan akan pengorbanan-Nya menggatikan hukuman dosa, dan juga merupakan

121- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



perintah Kristus sendiri, untuk mengenang kasih dan pengorbanan-Nya. Begitu juga ketika
keluarga Kristen melakukan atau mengadakan acara atau upacara brokohan, momentum ini
menjadi sarana atau sebuah media berbagi ungkapan rasa syukur atas anugrah keturunan yang
akan menjadi generasi penerus. Dalam pengertian sederhana sebagai ungkapan syukur semata.

Panggilan iman Krtisten, jika tradisi brokohan hanya bersifat syukur kepada Tuhan,
tentu bukanlah hal yang berlawanan dengan tradisi Gereja. Inkulturasi terkait dengan budaya
seharusnya menjadi wadah untuk pemberitaan atau pewartaan Firman Tuhan, dimana
kehadiran orang-orang yang belum percaya dan mengenal Kristus akan mendengarnya. Di
samping itu, untuk menghindari dan keluar dari kegiatan brokohan yang mengarah ke hal yang
mistis dan sinkritisme, dengan meletakan sesaji yang di persembahkan kepada roh leluhur dan
berharap tidak diganggu oleh roh-roh yang ada didunia, tentu sangat berlawan dengan
pengajaran iman Kristen yang diungkapkan dalam Kol. 2 : 8 (Efendi et al, 2021). Bahwa
Kristen hendaknya berhati-hati dan tidak terpengaruh dan terperangkap dengan hal-hal yang
bersifat berlawanan dengan pengajaran Kristus. Sebagai Kristen yang dewasa harus mampu
bersikap agar tidak terganggu perkembangan dan pertumbuhan kerohanianya. (Pote and
Sinaga, 2024)

Kelengkapan (uborampe) Brokohan

Orang Jawa memiliki tradisi selamatan sebagai bagian dari budaya turun
temurun. Selamatan diadakan sebagai ungkapan syukur dan berharap agar terhindar dari
masalah agar aman dan selamat (Alifuddin and Setyawan, 2021). Pemahaman ini bermakna
agar terhindar dari persoalan atau masalah dan beroleh keselamatan yang bersifat terus
menerus. Pada generasi diera modern, banyak beranggapan, bahwa tradisi selamatan hanyalah
sebuah mitos atau dongeng belaka. Tradisi adalah salah satu unsur bagian dari budaya yang
yang diupayakan untuk terus dilestarikan secara berkesinambungan, yang berupa adat,
kebiasaan, termasuk kepercayaan (WDS Poerwadaminto). Pada aspek lain, tradisi dalam
kamus antropologi memiliki makna yang sama dengan adat istiadat, yakni suatu kebiasaan
yang memiliki sifat magis religius dari suatu tatanan penduduk asli, yang juga meliputi nilai
budaya, norma, hukum, serta aturan-aturan yang saling berkaitan satu sama lain. Sifat magis
sangat erat dengan pelaksanaan ritual yang masih terus dibangun hingga diera post modern
sekarang ini dengan perilaku okultisme dan sinkritesme. Umat Kristen kontenporer ditantang
untuk menyikapi nilai-nilai magis-religius tersebut secara bijaksana. Hal ini menuntut
penguatan fondasi keimanan agar mampu membedakan antara pelestarian budaya sebagai
identitas sosial dengan sinkretisme yang berpotensi menghambat kematangan spiritual.

Masyarakat dan sistim sosial masyarakat berkembang sesuai peradaban manusia.
Masyarakat memiliki kebudayaan yang berkaitan dengan sistim kepercayaan panteisme. Sistim
kepercayaan masyarakat tersebut menyatu antara adat dan kepercayaan. Menurut P. Howard
Jones, sinkritisme membuat masyarakat Jawa lebih terbuka dan toleran orang lain.(Soediman,
2001 hal.21) Hingga sampai saat ini dalam era disrupsi teknologi serta berkembangnya ilmu
pengetahuan, masih banyak orang atau kelompok masyarakat takut dan gentar terhadap entitas
roh-roh atau arwah leluhur marah dan mengganggu aktifitas kehidupan bila tidak menjalankan
tradisi dengan ritual sebagai penghormatan. Fenomena ini dipengaruhi dan disebabkan oleh
narasi mistis yang hiperbolis dilingkungan dan terus berkembang secara liar tanpa bisa
dikendalikan didalam pergaulan kehidupan sehari-hari dimasyarakat, yaitu menghubungkan

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 122



terjadinya peristiwa malapetaka yang menimpa pada seseorang atau keluarga oleh karena tidak
menjalankan tradisi dan ritualnya. Begitu juga jika terjadi pada ibu maupun si bayi pasca
kelahiran yang kesehatanya terganggu, akan dikatakan “sawanen” sakit-sakitan dikarenakan
adanya roh halus atau roh nenek moyangnya yang merasuki ibu atau sibayi sehingga si bayi
sering menangis (rewel) ditengah malam dan si ibu pasca melahirkan yang pemulihan
kesehatanya tak segera pulih. Hal ini dianggap sebagai imbas kemarahan roh nenek moyang
terhadap keturunan mereka oleh karena tidak melakukan ritual dan tradisi sebagai
penghormatan terhadap roh leluhur. Bagi keberadaan umat Kristen yang terjebak terhadap pola
pikir ini menunjukkan adanya disorientasi teologis, dimana rasa ketakutan terhadap mitos yang
lebih mendominasi dari pada kepercayaan pada kedaulatan Kristus. Tentu menghambat proses
transformasi dan kematangan iman.

Sangat memprihatinkan sekali bila masih adanya pemikiran Kristen yang terpenjara
dengan pemahaman terhadap pengaruh sinkritisme maupun okultisme, pengaruh roh-roh jahat
imbas dari tidak menjalankan tradisi ritual, yang antara lain menyajikan (sesaji) berbagai jenis
makanan sebagai syarat terpenuhinya untuk dijalankannya sebuah tradisi ritual tersebut dari
jenis makanan yang memiliki makna-makna bersifat takhayul. Bagi iman Kekristenan, jika
melakukan ritual ini, artinya sama dengan memandang rendah pengajaran Alkitab atau
merendahkan atau menurunkan derajat Firman Tuhan yang seharusnya dijunjung tinggi
(Donald C Stamps, MA n.d.). Bahwa roh yang ada pada iman Kristen lebih besar dari pada
roh-roh yang ada didunia. 1 Yoh. 4.

Dalam selamatan bayi atau brokohan memiliki jenis makanan yang berbeda serta
makna filosofisnya. Yang terdiri dari nasi putih (ambeng), sebagai simbul setiap orang yang
menikmati nasi ambeng juga mendapat keberkahan. Nasi ambengan adalah hidangan yang
berwujud lauk pauk dan nasi yang diletakan diatas tampah atau nampi untuk kenduri. Jenis
sayur pelengkap, antara lain sayur kluwih, bermakna linuwih dalam bahasa Jawa atau
kelebihan, yaitu si bayi kelak agar kedepanya mempunyai kelebihan. Urap-urap (gudangan)
yang berisi sayur kangkung yang bermakna jinangkung memiliki arti tercapai atas apa yang
diharapkan dan terwujud cita-citanya. Sayur bayam atau bayem yang bermakna ayem tentrem
artinya damai sejahtera bagi ibu dan bayi. Cambah bermakna tambah artinya bayinya akan
terus bertumbuh dan sehat. Kacang panjang bermakna akan memiliki pemikiran dan umur yang
panjang bagi ibu dan bayinya. Telor direbus dipotong kecil-kecil bersama kulitya, hal tersebut
melambangkan bahwa semua tindakan harus direncanakan (dipecahkan) dalam pengertian
jawa “tata, titi, tatas, titis. Tata tertata bicaranya, titi teliti, tatas selesai, titis tepat dan cermat.
Agar si bayi kelak cakap dalam bertutur kata, dapat menyelesaikan setiap tujuanya, serta teliti
dan cermat. Daging ayam lodho dipersembahkan bagi Yang Maha Kuasa agar dikabulkan
setiap permohonannya, dan dibagikan kepada tetangga terdekat, dikemas atau ditaruh pada
daun pisang yang dibentuk persegi atau kotak cekung menyerupai mangkuk yang kedua
ujungnya disemati lidi sebagai penguat dan menjadi wadah untuk menampung makanan, yang
disebut “Takir”, yang terbuat dari daun pisang (seneraiistilahjawa n.d.). Pihak pelaku brokohan
menyesisihkan satu takir untuk ditaruh pada lokasi pemendaman ari-ari, sebagai persembahan
bagi roh-roh penguasa tertorial sebagai pemangku kekuasaan yang berada dilingkungan
tersebut (kaki dhanyang nyai dhanyang) juru among (ikut mengasuh) memproteksi si bayi dan
ibunya, menjaga (ngayomi). Dari ungkapan ini sudah nampak mistis meskipun berbalut

123- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



agamis (Alifuddin and Setyawan 2021). Penggunaan takir sebagai wadah tidak sekedar fungsi
praktis, melainkan mengandung filosofi fata laku ing rupa (penataan tindakan melalui rupa).

Rasul Paulus memberikan peringatan kepada Timotius sebagai seorang pemimpin
Jemaat Efesus, supaya Jemaat menjauhi “takhayul” dan “dongeng nenek- nenek tua.” Karena
berpengaruh terhadap pertumbuhan iman. 1 Tim 4 : 7. Begitu juga kehidupan Kristen juga
harus menjaga dan menghindari hal-hal tersebut.

Ritual/Prosesi Pemendaman Ari-Ari

Hasil penelitian diperoleh bahwa mantra mendem ari-ari mengandung dua nilai
kebudayaan Jawa yang meliputi karakteristik nilai religius dan nilai filosofis Jawa. Proses
mendem ari-ari sebagai simbol dari kekuatan lokal genius yaitu Kanda Pat. Yaitu empat
kekuatan tali pusat, ari-ari, air ketuban dan darah yang menemani hidup, selain itu penanaman
Ari-ari memiliki makna dan tujuan untuk menyatukan pertiwi (Bumi/tanah) dan angkasa
(langit) ari-ari yang ditanam guna memberikan keseimbangan perjalanan si bayi dimasa yang
akan datang (Darantika 2024).

Dari pihak-pihak agamis tidak sedikit memberikan kritik terhadap tradisi yang
dianggap berkeblat pada sinkristisme dan memodifikasi dengan pengajaran agama tertentu
dengan maksud dan tujuan seolah-olah menjadi legalitas dari agama atau keyakinan tersebut
sehingga menjadi layak serta seakan ada nilai kepatutan untuk dilaksanakan. Ada beberapa
kelompok tertentu dimasyarakat yang mempertahankan dan melestarikan tradisi memendam
ari-ari sebagai hal yang harus dilakukan oleh karena dianggap baik, tidak bertentangan dengan
aturan kehidupan dimasyarakat, tidak melanggar norma-norma dimasyarakat, bahkan menjadi
sarana sebagai wujud kesatuan serta kerukunan warga lingkungan setempat, meskipun berbeda
iman dan keyakinan. Pemendaman Ari-ari karena didalam upacaranya terdapat nilai-nilai
kehidupan harmoni dimasyarakat, yaitu pembagian “Berkat” (berkat dalam istilah jawa
makanan yang dibagikan) kepada tetangga terdekat dan memohon doa restunya agar ibu yang
baru melahirkan dan si bayi selalu baik serta dijauhkan dari hal-hal yang buruk atau mara
bahaya.

Dari perspektif Kristen hal ini bertentangan dengan ajaran Alkitab atau prinsip-prinsip

keimanan Kristen seperti yang tertulis dalam Matius 6:24. Meskipun ayat ini berbicara tentang
mamon, akan tetapi juga bisa disimpulkan iman Kristen tidak bisa hidup dengan dua tuan, yaitu
mendua hati, Tuhan Yesus adalah pusat dari segala sesuatu (Lukmono and Nelwan, 2023).
Menurut Geertz (dalam Devi, 2019:1) masyarakat Jawa juga mengenal istilah 3M singkatan
dari metu (lahiran), manten (menikah), mati (meninggal). Ketiga hal itu sangat penting dalam
budaya Jawa, karena kelahiran dari sang bayi merupakan sebuabh titik awal dari kehidupan yang
harus disyukuri dan menjadikan sebuah harapan bagi sang bayi agar diberikan keselamatan dan
kebahagiaan dalam menjalani kehidupan di dunia ini.
Rasul Petrus dalam suratnya mengatakan / Petrus 2:2 Dan jadilah sama seperti bayi yang baru
lahir, yang selalu ingin akan air susu yang murni dan yang rohani, supaya olehnya kamu
bertumbuh dan beroleh keselamatan, air susu diartikan Firman Tuhan, bisa bermakna bahwa
sejak dini (lahir fisik) secara terus menerus diperkenalkan dengan kebenaran murni (pengajaran
Firman Tuhan) bukan pengajaran pemahaman dunia yang menyesatkan dengan segala tipu
dayanya.

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 124



Benda-Benda Penyerta Dalam Pemendaman Ari-Ari

Mengubah “Mitos menjadi Logos” sebuah cerita yang memiliki sifat simbolik dan
mengubah menjadi rangkaian kisah yang relevan untuk diilmiahkan (menjadi ilmu
pengetahuan) sehingga seakan-akan menjadi kisah nyata yang layak dan patut untuk dilakukan,
tentu hal ini akan menghambat perkembangan dan pertumbuhan kerohanian, dan cenderung
meruntuhkan sendi-sendi keimanan (Daeng 2000). Terlebih lagi menjadikan etos dan
memunculkan budaya baru yang dianggap realistis diera terkini. Dalam menyertakan benda-
benda yang masuk sebagai pelengkap pemendaman ari-ari secara filosofis menggambarkan
sesuatu yang dibutuhkan oleh manusia dalam menjalani kehidupan kedepan, yaitu memiliki
stamina atau fisik yang baik yaitu kesehatan jasmani dan rohani, ketajaman berpikir memiliki
kebijaksanaan dalam memutuskan sesuatu bagi hidupnya, sesama dan keluarganya, hormat dan
berbakti kepada orang tua, keluarga, agama serta nusa bangsa (Soetomo 2009).

Benda penyerta yang terdapat didalam periuk ari-ari atau plasenta antara lain kembang
boreh yang terdiri dari bunga mawar merah dan putih, melati, daun pandan wangi yang di
rajang (irisan), bunga sedap malam, kanthil,(cempaka putih), kemudian diolesi (dilumuri)
kapur sirih (dalam Bahasa Jawa disebut enjet) dicampur dengan pewarna kuning, warna kuning
adalah warna keluhuran dalam filosofi jawa, juga memiliki makna Ketuhanan juga bisa berarti
kemuliaan, kemakmuran serta ketentraman. Kemenyan dan kembang mawar, kenanga dan
kanthil sebagai penolak balak (gangguan kuasa jahat) agar tidak diganggu oleh roh-roh jahat,
baik ibu maupun si bayi, Garam dianalogikan sebagai pengusir kekuatan negative yang tidak
kasat mata disekitar ari-ari yang telah dipendam. Gulo abang, (gula merah) berpengharapan
kepada hal yang manis untuk kehidupan si bayi kedepanya. Bawang merah, bawang putih,
sebagai tujuan menghilangakan bau atau aroma pada ari-ari agar tidak amis dan tidak dimakan
binatang, juga konon aroma bawang merah dan bawang putih tidak disukai oleh roh-roh jahat.
Jarum bermakna agar si bayi kelak bertumbuh serta memiliki pemikiran yang tajam dan cerdas.
Benang agar nantinya si bayi juga berumur panjang. Pensil serta kertas bertuliskan huruf latin
atau Arab agar si bayi menjadi anak yang pintar serta saleh. Sebelum Ari-ari dikubur dibacakan
doa-doa, agar si bayi kelak bertumbuh menjadi anak yang baik beriman dan bertakwa, serta
berbakti kepada kedua orang tuangya juga berguna bagi masyarakat dan lingkunganya. Selain
itu mengubur ari-ari tidak boleh terlalu dalam dan dipendam dilingkungan tempat tinggal atau
rumabh, harus selalu diberi penerangan selama 35 hari. 35 hari adalah “selapan” dalam filosofi
jawa, bermakna, kembalinya hari kelahiran seseorang. Ini menunjukkan perubahan fase hidup,
terutama bagi bayi, dan simbol penyucian dengan ritual mencukur rambut. Selapan juga
merupakan ungkapan syukur kepada Tuhan dan mencerminkan harmoni alam melalui
perhitungan waktu dari keyakinan budaya Jawa.

Budaya jawa mengejar sebuah kesempurnaan dalam menjalankan tradisi ritual, karena
harapannya sempurna juga hasilnya. Sehingga sering terlihat tendensius dan eksklusif dalam
melakukan tradisi ritualnya, termasuk kelengkapan sebagai sarana ritual harus lengkap
komplit. Nilai Filosofis Jawa merupakan nilai yang selalu berkenaan dengan keterkaitan
manusia kepada kebenaran dan ketepatan segala sesuatu yang diperlukan untuk mencapai
derajat keselamatan dan kesempurnaan hidup dan kehidupan manusia baik di dunia maupun di
akhirat (Saryono, 1998:347). Kesempurnaan manusia sangat terbatas, pencapaian dan upaya
yang dilakukan dengan hasil yang bersifat sesaat, maka bila merujuk atas pandangan rasul
Paulus dalam Efesus 2:8-10 Sebab karena kasih karunia kamu diselamatkan oleh iman; itu

125- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



bukan hasil usahamu, tetapi pemberian Allah, itu bukan hasil pekerjaanmu: jangan ada orang
yang memegahkan diri. Karena kita ini buatan Allah, diciptakan dalam Kristus Yesus untuk
melakukan pekerjaan baik, yang dipersiapkan Allah sebelumnya. Ia mau, supaya kita hidup di
dalamnya. Bahwa diluar Kristus tidak ada pencapaian yang memuaskan, tidak ada upaya
manusia yang sempurna yang hasilnya terbawa dalam kekekalan, segala yang diperoleh tidak
akan mampu memuaskan keinginanya. Maka Kristus menyediakan Kasih Karunia sebagai
Anugerah yang besar dan tak terkatakan yang didalam juga ada pengampunan dosa.

Melawan Arus Sinkritisme Dalam Budaya Pemendaman Ari-Ari

Pertemuan Injil dengan budaya menyebabkan masalah serius bagi pertumbuhan rohani.
Budaya bisa lebih penting atau setara dengan Injil, yang dapat menciptakan kepercayaan baru
dan berdampak negatif pada spiritualitas.(Teologi and Pendidikan, 2019). Dengan pemahaman
tersebut maka dalam proses membangun teologi kontekstual, sinkritisme sangat mungkin
terjadi. Hal inilah yang menjadi salah satu kekuatiran dan kegelisahan para pemimpin
gereja.(Astuti, 2025). Dari sini pemimpin, tokoh gereja dituntut mampu bersikap kritis dan
bijaksana dalam memahami budaya agar Injil tetap berotoritas. Teologi kontekstual memang
perlu dibangun namun harus dengan prinsip penyaringan teologis yang ketat, keberadaan nilai-
nilai budaya hendaknya diuji serta ditafsirkan dalam terang kebenaran firman Tuhan. Tidak
menolak budaya secara mutlak, namun juga tidak diterima tanpa evaluasi. Sebaliknya budaya
hendaknya diposisikan menjadi sarana yang dapat dipakai sebagai sarana mengkomunikasikan
Injil secara relevan dan transformatif. Dengan demikian, gereja dapat menghindari jebakan
sinkretisme sekaligus tetap setia pada Injil, sambil menghadirkan iman Kristen yang hidup dan
bermakna di tengah konteks masyarakat yang dinamis.

Sinkritisme juga seringkali muncul terhadap penggunaan benda-benda yang dianggap
keramat dan diyakini memiliki kuasa rohani tertentu di luar relasi dengan Allah. Praktek
semacam ini bertentangan dengan ajaran Alkitab yang menegaskan bahwa Allah satu-satunya
sumber kuasa dan keselamatan(bdk. Kel. 20 : 3 — 5). Jika benda-benda penyerta dalam
pemendaman ari-ari adalah sebagai simbul terproteksinya dari pengaruh /tindakan roh-roh
leluhur maupun diluar leluhur terhadap si bayi dan si ibu maka perilaku ini adalah
penyimpangan terhadap pengajaran iman keagaman. Iman Kristen memberikan pengajaran
bahwa Roh kudus membantu orang percaya saat melakukan penghormatan dan permohonan
pada Tuhan (Kis. 10:44-47). Roh-Nya bersyafaat untuk pengikut Kristus (Rm. 8:26-27). Roh-
Nya menghasilkan karakter untuk kebesaran nama-Nya (Gal. 5:22-23; 1 Pet. 1:2). Roh Kudus
menuntun orang percaya pada kebenaran (Yoh. 16:12-15). Roh-Nya juga menuntun orang
percaya pada persekutuan yang intim dengan Kristus (Yoh. 14:16-18; 16:14). Selain itu, Roh
Kudus memberi cinta (Rm. 5:3-6), kebahagiaan, penghiburan, serta bantuan (Yoh. 14:15-17; 1
Tes. 1:5-7). Oleh karena itu, keterikatan pada benda keramat bukan persoalan budaya,
melainkan masalah teologis yang menyentuh iman Kristen, karena berpotensi menggatikan
kepercayaan kepada Allah dengan simbol-simbol religius yang diberi makna berlebihan.
Alkitab menolak segala bentuk pengantaraan keselamatan selain melalui Kristus (1Tim. 2:5).

Pertumbuhan rohani yang dewasa menuntut keberanian untuk menanggalkan struktur
berpikir yang menempatkan benda sebagai perantara berkat. Dengan mengakui manusia adalah
buatan Allah yang diciptakan dalam Kristus (Ef. 2 : 10), seluruh fase hidup termasuk pasca
kelahiran seharusnya diletakan di bawah naungan kasih karunia. Kematangan spiritual terjadi

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 126



ketika umat Kristen mampu menghargai filosofi budaya sebagai sejarah. Namun tetap
menempatkan ajaran Roh Kudus sebagai satu-satunya otoritas yang memimpin, memproteksi,
dan memberikan masa depan yang penuh harapan bagi setiap keturunannya.

KESIMPULAN

Dari yang telah dikemukakan diatas dapat disimpulkan bahwa dalam setiap keyakinan
dan iman pasti diajarkan nilai-nilai yang melahirkan prosedur tingkah laku para penganutnya,
yang bersumber dari agama dan menampilkan hal yang transenden, dan di jadikan pedoman
agar tidak salah dalam melangkah. Bagi kolompok masyarakat atau orang yang menjalankan
upacara Brokohan dan Pemendaman Ari-ari oleh karena amanat orang tua, mereka hanya
sekedar menjalankan saja tanpa mengerti dan memahami upacara ini, dikarenakan yang
menjalankan atau pelaku upacara dan ritualnya tersebut hanya sekedar menjalankan, termasuk
pemendaman Ari-arinya. Memungkinan pada kelompok ini kedepanya tidak lagi menjalankan
tradisi upacara ini, ketika orang tua mereka sudah tiada lagi. Oleh karena didalam menjalankan
tradisi berorentasi atas perintah orang tua. Akan tetapi bagi kelompok yang melakukan upacara
Brokohan dan pemendaman Ari-ari oleh karena pengaruh spiritualisme terhadap roh-roh
leluhur dan bukan faktor Kekuasaan Tuhan, dipastikan dalam ritualnya mengarah kepada
kekuatan roh-roh yang dianggap mampu memberikan proteksi terhadap si bayi, ibu, serta ari-
ari yang dipendam, yang kedepanya ari-ari tersebut menjadi teman pendampingnya (adiknya)
dan air ketuban sebagai pengasuhnya (Kakaknya). Pemahaman seperti ini diperlukan suatu
pendekatan sosio teologis, yang akan mampu memberikan kontribusi perubahan, yaitu
membawa tradisi sesuai dengan iman dan keyakinanya, bukan tradisi yang berlawanan dengan
iman dan keyakinanya. Pemahaman ini tentu berlawanan dengan pengajaran iman Kristen,
karena sebagai pribadi yang telah mengenal Allah dan dikenal oleh Allah yang berarti menjadi
lebih baik, sungguh sangat ironis bila masih mengandalkan dan percaya kepada kekuatan lain
yaitu roh-roh dunia yang lemah juga miskin. Orang Kristen tidak boleh lagi menghambakan
diri terhadap perkara-perkara tersebut. Gal. 4 : 9. Maka harus segera beralih dan menanggalkan
kebiasaan-kebiasan lama yang bisa merusak hubungan manusia dengan Allah yang berujung
kehilangan Kemuliaan Allah oleh karena dosa kepada Allah Roma 3 : 23.

Sedangkan kelompok masyarakat atau orang yang melakukan upacara Brokohan dan
Pemendaman Ari-ari oleh karena alasan ucapan syukur, (Kristen) mereka memperlakukan hal
ini dengan mengemas dalam kegiatan ibadah rumah tangga atau doa syukur keluarga, akan
tetapi tetap melakukan brokohan sebagaimana adanya tradisi brokohan dan pemendaman ari-
ari berserta benda-benda penyerta. Hal seperti inilah yang menjadikan iman Kristennya bias,
meskipun mereka percaya Keselamatan didalam Kristus akan tetapi masih hidup dalam ritual
dan tradisi yang menjadi kuk perhambaan dan belum mengenakan kemerdekaan yang Kristus
berikan. Berarti masih adanya suatu rasa ketakutan dan keresahan dalam hal-hal tertentu ketika
tidak menjalankan brokohan dan pemendaman ari-ari. Memang memprihatinkan juga,
dikarenakan masih memakai dan hidup dalam kuk perhambaan tersebut. Seharus tidak lagi
menjadi budak tradisi dan ritual dunia, akan tetapi hidup sebagai anak-anak Allah yang sah.
Yang berhak mewarisi semua berkat oleh karena kita bersatu dengan Kristus Gal 4 : 7. Jadi
tidak lagi terpengaruh atau dipengaruhi oleh filsafat yang kosong dan palsu yang merupakan
pengajaran turun temurun dan roh-roh dunia dan tidak menurut apa yang telah diteladankan
oleh Kristus Kol. 2 : 8. Sehingga sepatutnya untuk meninggalkan serta tidak terlibat dalam

127- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



perkara-perkara tersebut dan menjalani kebenaran Kristus sebagai sentral kehidupan iman
Kristen.

DAFTAR PUSTAKA

Aji, Fajar and Santosa Soewarlan. 2024. “Strategi Globaliasai Potensi Kebudayaan Masyarakat
Adat Kampung Pulo Provinsi Jawa Barat Melalui Sinema.” 6(2):153-63.

Alifuddin, Alifuddin Ubaidillah and Bagus Wahyu Setyawan. 2021. “Pengaruh Budaya Dan
Tradisi Jawa Terhadap Kehidupan Sehari-Hari Pada Masyarakat Di Kota Samarinda.”
Jurnal Adat Dan Budaya Indonesia 3(2):67-73.

Arif Budiman, Ari Wulandari, and Noni Sukmawati. 2022. “Selamatan Bayi Versi Orang Jawa:
Kajian Linguistik Antropologis.” SASDAYA: Gadjah Mada Journal of Humanities
6(2):117-34.

Astuti, Sianny. 2025. “Jurnal Abdiel : Khazanah Pemikiran Teologi , Pendidikan Agama
Kristen Dan Musik Gereja Membangun Teologi Kontekstual Di Tengah Kekhawatiran
Atas Sinkretisme Di Gereja-Gereja Lereng Merbabu.” 2(2):132—46.

Daeng, Dr. Hans J. 2000. Manusia, Kebudayaan, Dan Lingkungan. 1st ed. edited by Kamdani.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar (Anggota IKAPI).

Darantika, Putu Agus. 2024. “Makna Mantra Dan Proses Pemendaman Ari-Ari.” Bali Express.
Retrieved (https://baliexpress.jawapos.com/).

Donald C. Stamps, M, A., M. Div. 2015. Alkitab Penuntun Hidup Berkelimpahan. The Full L.
edited by P. D. Verlyn D. Verbrugge. Gandum Emas dan LAIL

Donald C Stamps, MA, M. Di., ed. n.d. Alkitab Penutun Hidup Berkelimpahan. The Full L.
Penerbit Gandum Emas Malang Jawa Timur.

Dora, Nuriza, Sukma Wardani, Tiwi Rohani, Windi Amelia Harahap, Islam Negeri, and
Sumatera Utara. 2025. “TRADISI BROKOHAN NILAI-NILAI DAN MAKNA PADA
SUKU JAWA.” 3(1):30-36.

Efendi, Jois, Harming Harming, and Katarina Katarina. 2021. “Tradisi Jawa Pengaruhnya
Terhadap Orang Kristen Dan Tinjauan Dari Sudut Pandang Alkitab.” Skenoo : Jurnal
Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 1(1):45-57.

Ikke Sulimaida & Maulfi Syaiful Rizal. 2020. “Ritual Mendem Ari-Ari Sebagai Aktualisasi
Nilai Religius Dan.” Seminar Internasional Riksa Bahasa XIV (April):663—72.

Khakim, Yunus Sulthonul. 2024. “Implementasi Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Brokohan
Masyarakat Babadan, Patianrowo, Nganjuk.” Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan
Budaya 10(1):37.

Koentjaraningrat. 2004. Kebudayaan Mentalitas Dan Pembangunan. Gramedia Pustaka
Umum.

Lukmono, Irawan Budi and Richard Leonardo Arnic Nelwan. 2023. “Komunikasi Injil Lintas
Budaya Mengenai Roh Kudus Dalam Tradisi Ari-Ari Pada Masyarakat Jawa Di
Surakarta.” SOPHIA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 4(2):120-33.

Pote, Dominggus and Eddi Anton Sinaga. 2024. “Pencerahan Spiritual : Peran Kedewasaan
Iman Kristen Sebagai Garam Dan Terang Dunia.” 4:34-51.

Qurrotul’ain, Diah. 2024. “Makna Dan Simbol Tradisi Brokohan Di Desa Klampisan.” Jurnal
Budaya Etnika 8(1):21.

seneraiistilahjawa. n.d. “Ambeng, Ambengan.” Seneraiistilahjawa. Retrieved September 1,

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 128



2024 (https://senaraiistilahjawa.kemdikbud.go.id/search/ambeng-ambengan).

Soediman, Soetarman Partonadi. 2001. Suatu Ekspresi Kristen Jawa Abad XIX. PT. BPK
Gunung Mulia Kwitintang 22-23 Jakarta.

Soetomo. 2009. Kebudayaan Jawa. Semarang: Yayasan Studi Bahasa Jawa (YSBJ).

Teologi, Jurnal and D. A. N. Pendidikan. 2019. “MENGKAJI BAHAYA SINKRETISME
DALAM KONTEKS GEREJA.” 1(1):44-54.

Yuni, Retnia, Safitri Risma Margaretha, and Yustina Sri Ekwandari. 2018. “Persepsi
Masyarakat Jawa Terhadap Tradisi Brokohan Di Desa Jepara Kabupaten Lampung
Timur.” (01).

129- Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



