
	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	142	

Veritas Lux Mea 
(Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen)  
Vol. 8, No. 1 (2026): 142-153 
jurnal.sttkn.ac.id/index.php/Veritas 
ISSN: 2685-9726 (online), 2685-9718 (print) 
Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara 
	

Relevansi Konsep Imago Dei terhadap Tanggung Jawab Ekologis di Era 
Teknologi Digital 

	
Deon Nehemia Paath1, Andreas Nugroho2, Yosef Antonius3	

Sekolah Tinggi Teologi Bethel The Way1-3	

E-mail: deonpaath@gmail.com1 

 
Abstract: This article aims to analyze the relevance of the concept of Imago Dei as a theological 
foundation for ecological responsibility in the context of the development of digital technology. 
This study employs a library research method by examining biblical texts and relevant theological 
literature. The discussion is situated within the context of a global ecological crisis that has been 
increasingly exacerbated by the impact of digital technology, particularly through rising energy 
consumption and the accumulation of electronic waste. The findings indicate that the concept of 
Imago Dei must be understood holistically through substantial, relational, and functional 
approaches. Such a holistic understanding affirms humanity’s position as responsible stewards 
of creation before God, rather than as subjects of anthropocentric domination over nature. In the 
digital era, the concept of Imago Dei functions as an ethical–theological framework that guides 
the responsible and sustainable use of technology in the care and preservation of creation. 
 
Keywords: Imago Dei, Ecological Responsibility, Digital Era.	
 
Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk menganalisis relevansi konsep Imago Dei sebagai landasan 
teologis bagi tanggung jawab ekologis dalam konteks perkembangan teknologi digital. Penelitian 
ini menggunakan metode studi pustaka dengan menelaah teks-teks Alkitab serta literatur teologi 
yang relevan. Kajian ini ditempatkan dalam konteks krisis ekologis global yang semakin 
diperburuk oleh dampak teknologi digital, antara lain melalui peningkatan konsumsi energi dan 
akumulasi limbah elektronik. Hasil kajian menunjukkan bahwa konsep Imago Dei perlu dipahami 
secara holistik melalui pendekatan substansial, relasional, dan fungsional. Pemahaman holistik 
ini menegaskan posisi manusia sebagai penatalayan ciptaan yang bertanggung jawab di hadapan 
Allah, bukan sebagai subjek dominasi antroposentris atas alam. Dalam konteks era digital, konsep 
Imago Dei berfungsi sebagai kerangka etis-teologis yang menuntun penggunaan teknologi secara 
bertanggung jawab, berorientasi pada keberlanjutan, serta pemeliharaan ciptaan. 

Kata kunci: Imago Dei, Tanggung Jawab Ekologis, Era Digital.	

PENDAHULUAN 
Konsep Imago Dei dalam Kejadian 1:26–27 merupakan dasar teologis bagi pemahaman 

martabat manusia sekaligus mandatnya dalam relasi dengan ciptaan. Dalam sejarah pemikiran 

mailto:deonpaath@gmail.com


	

																															Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	 143	

Kristen, konsep ini kerap ditafsirkan secara antroposentris sehingga manusia dipahami memiliki 
kuasa dominatif atas alam, yang menempatkan ciptaan lain sebagai objek eksploitasi (Moltmann 
Jürgen, 1985). Penafsiran Imago Dei yang berorientasi dominasi tersebut dinilai telah 
berkontribusi pada praktik pemanfaatan alam yang tidak terkendali dan mengabaikan relasi etis 
manusia dengan ciptaan (Conradie, 2017). Dampak dari pemahaman ini tampak dalam percepatan 
krisis ekologi global, seperti perubahan iklim dan penurunan keanekaragaman hayati 
(Simatupang, 2025). Oleh karena itu, krisis ekologis kontemporer menegaskan urgensi untuk 
merefleksikan kembali konsep Imago Dei agar mandat manusia dipahami sebagai tanggung jawab 
etis terhadap keutuhan ciptaan, bukan sebagai legitimasi dominasi. 

Teologi penciptaan sebagai salah satu landasan utama dalam konsep Imago Dei dengan 
memprioritaskan bahwa seluruh alam semesta dan isinya diciptakan oleh Tuhan memiliki tujuan 
yang baik (Budiman et al., 2019). Makna penciptaan dalam kitab Kejadian tidak hanya 
menggambarkan kekuasaan dan kebijaksanaan Tuhan, tetapi juga menetapkan tanggung jawab 
manusia dalam mengola dan memelihara kelestarian bumi. Konsep Imago Dei merupakan 
kerangka dasar untuk memahami identitas manusia, serta peran yang dipercayakan terhadap 
tanggung jawab ekologis. (Karl, 1960) menyatakan bahwa “to be human means to live coram Deo 
and to bear responsibility for others and for the world” pernyataan ini menunjukan bahwa 
keberadaan manusia selalu terkait dengan tanggung jawab di hadapan Allah dan bagi seluruh 
ciptaan. Sementara itu (Moltmann Jürgen, 1985) mengkritik dominasi antroposentris historis yang 
berkembang dalam sejarah pemikiran kristen dan menegaskan bahwa manusia sebagai gambar 
Allah dipanggil untuk “practise community with the earth, not domination.” Pandangan ini 
merepresentasikan pergeseran paradigmatik dari kerangka pemikiran yang mengedepankan 
dominasi antroposentris (lama) menuju epistemologi ekologis yang menegaskan sifat relasional 
dan partisipatif terhadap tanggung jawab manusia memelihara ekologis, bukan sebagai penguasa.  

Kerusakan lingkungan merupakan tanggung jawab kolektif yang menuntut keterlibatan 
aktif dan komitmen seluruh masyarakat. Gereja mempunyai peran aktif dalam tanggung jawab 
ilahi membawa damai sejahtera di bumi, dengan membawa “shalom” gereja dipanggil untuk  
mewujudkan kondisi keutuhan dan keharmonisan menyeluruh antara sesama manusia, makhluk 
hidup lain dan lingkungan bumi dalam relasi yang selaras dan adil, onsep ini menggambarkan 
tatanan kehidupan yang terawat dan berkelanjutan, di mana keseimbangan ekologis dipandang 
sebagai bagian integral dari kehendak Allah bagi dunia. Gretel Van Wieren dalam bukunya 
Restored to Earth: Christianity and Environmental Crisis, mengatakan bahwa gereja dipanggil 
untuk mengambil peran inisiatif dalam menghadapi krisis lingkungan dengan 
mengimplementasikan langkah-langkah pemulihan ekologis (Van Wiere, 2013). 

Perkembangan teknologi digital membawa perubahan signifikan dalam kehidupan 
manusia, termasuk dalam relasinya dengan lingkungan alam. Aktivitas digital berkontribusi 
terhadap krisis ekologis melalui meningkatnya konsumsi energi, eksploitasi sumber daya alam, 
serta produksi limbah elektronik. Dalam konteks ini, pemahaman Imago Dei di era digital 
seharusnya mendorong penggunaan teknologi secara bertanggung jawab dan berorientasi 
ekologis, bukan sekadar efisiensi dan kemajuan instrumental (Leksana, 2025). Oleh karena itu, 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	144	

era digital perlu dipahami sebagai ruang moral baru yang menuntut reorientasi etis agar 
perkembangan teknologi selaras dengan mandat pemeliharaan ciptaan. 

Kajian mengenai Imago Dei dan ekoteologi telah berkembang dalam diskursus teologi 
kontemporer dan memberikan kontribusi penting bagi refleksi relasi manusia dan ciptaan. Namun, 
sebagian besar studi tersebut masih membahas Imago Dei dalam konteks krisis ekologis secara 
umum, tanpa mengaitkannya secara spesifik dengan dampak ekologis dari perkembangan 
teknologi digital (Simatupang, 2025). Di sisi lain, kajian etika digital cenderung berfokus pada 
persoalan antropologis dan sosial seperti identitas dan relasi manusia di ruang digital sementara 
dimensi tanggung jawab ekologis sebagai bagian dari mandat Imago Dei belum mendapat 
perhatian yang memadai (Leksana, 2025). Selain itu, pendekatan integratif yang menghubungkan 
pemahaman Imago Dei secara substansial, relasional, dan fungsional dengan krisis ekologis di era 
digital masih relatif terbatas dalam kajian teologi kontekstual di Indonesia (Budiman et al., 2019). 
Dengan demikian, terdapat kesenjangan penelitian yang signifikan dalam mengintegrasikan 
konsep Imago Dei, tanggung jawab ekologis, dan realitas teknologi digital secara komprehensif. 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini menawarkan kebaruan dengan 
merumuskan Imago Dei sebagai kerangka teologis-etis yang integratif bagi tanggung jawab 
ekologis manusia di era teknologi digital. Berbeda dari kajian sebelumnya yang cenderung 
memisahkan diskursus ekoteologi dan etika digital, penelitian ini mengintegrasikan pendekatan 
substansial, relasional, dan fungsional untuk menafsirkan ulang mandat manusia atas ciptaan 
dalam konteks dampak ekologis teknologi. Dengan demikian, Imago Dei dipahami bukan hanya 
sebagai identitas teologis, melainkan sebagai dasar etis yang menuntun penggunaan teknologi 
secara bertanggung jawab, berkelanjutan, dan berorientasi pada pemeliharaan ciptaan, khususnya 
dalam konteks gereja dan teologi Indonesia. 

 
METODE PENELITIAN 

Metode penelitian dalam kajian ini menggunakan pendekatan studi pustaka atau library 
research. Metode studi pustaka atau library research merupakan pendekatan yang relevan dan 
efektif dalam pembahasan aspek kajian relevansi konsep imago dei terhadap tanggung jawab 
ekologis di era teknologi digital. Penelitian dilakukan melalui studi kepustakaan atau library 
research, yaitu serangkaian prosedur yang meliputi penelusuran dan pengumpulan informasi dari 
berbagai dokumen tertulis, kegiatan membaca serta pencatatan secara kritis, dan pengolahan 
bahan referensi yang relevan (Zed, 2014). Metode penelitian studi pustaka atau library research 
merupakan upaya sistematis untuk menelaah berbagai sumber referensi seperti buku, artikel 
ilmiah, laman internet, dan jurnal yang memiliki keterkaitan dengan pembahasan aspek kajian, 
sehingga informasi yang diperoleh bersifat valid dan dapat dipertanggungjawabkan. Dengan 
menerapkan metode studi pustaka atau library research, pembahasan aspek kajian mengenai 
“Relevansi Konsep Imago Dei terhadap Tanggung Jawab Ekologi di Era Teknologi Digital” dapat 
memberikan kontribusi penting bagi pemahaman martabat manusia, serta tanggung jawab mandat 
sebagai gambar dan rupa Allah terhadap ekologis pada era transformasi digital.  

 



	

																															Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	 145	

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Makna Teologis Imago Dei	

Makna teologis manusia sebagai citra Allah (imago Dei) berakar pada Kejadian 1:26-27, 
yang menegaskan bahwa manusia diciptakan menurut gambar dan rupa Allah. Konsep ini 
menegaskan manusia sebagai wakil Allah di dunia, yang memiliki tanggung jawab untuk 
mengelola dan memelihara ciptaan secara moral dan spiritual, bukan sekadar biologis (Fee, 2009). 
Selain itu, imago Dei menekankan martabat dan nilai unik setiap manusia, yang inheren dan harus 
dihormati tanpa memandang status sosial atau kemampuan fisik (Wright, 2006) Konsep ini juga 
menuntut manusia untuk meneladani sifat-sifat Allah, seperti kasih, keadilan, dan kebijaksanaan, 
dalam interaksi dengan sesama dan lingkungan (Moltmann, 2012). Dengan demikian, imago Dei 
memadukan dimensi ontologis, etis, dan spiritual manusia, sekaligus menjadi dasar teologis bagi 
panggilan manusia dalam dunia.  

Kesadaran manusia akan perannya dalam ciptaan merupakan kunci untuk memahami 
tanggung jawab ekologis dari perspektif teologis. “Manusia diciptakan menurut gambar dan rupa 
Allah bukan untuk meniru kekuasaan-Nya, melainkan untuk mewujudkan kasih Allah melalui 
tindakan menjaga dan merawat seluruh ciptaan (Moltmann Jürgen, 1985).” Penekanan imago Dei 
pada rasionalitas atau otoritas manusia sering menempatkan diri sebagai pusat ciptaan, mereduksi 
relasi dengan alam menjadi subjek-objek. Keistimewaan manusia kerap disalahgunakan sehingga 
menimbulkan praktik eksploitatif. Hal ini menegaskan perlunya kesadaran etis dan ekologis untuk 
menjaga ciptaan dan keberlanjutan ekosistem. Dalam bukunya "Creation and Fall" Dietrich 
Bonhoeffer berpendapat “Being the image of God means being responsible before God for the 
earth.” Interpretasi teologis kontemporer pemikiran Bonhoeffer menekankan bahwa tanggung 
jawab manusia sebagai gambar Allah menuntut peralihan dari eksploitasi menuju stewardship 
yang berkelanjutan, demi menjaga keutuhan sistem ekologi bagi generasi mendatang (Sumarno, 
2025).	

Dalam era digital, hubungan manusia dengan teknologi berfungsi sebagai perantara baru 
yang membentuk pola interaksi manusia terhadap lingkungan. Teknologi dapat menjadi sarana 
pemeliharaan ekologis tetapi juga dapat memicu kerusakan apabila tidak dikelola secara etis, 
pemahaman imago Dei sebagai panggilan untuk mencerminkan karakter ilahi memungkinkan 
reinterpretasi peran manusia di tengah kompleksitas ini, yaitu menggunakan teknologi untuk 
mendukung keberlanjutan ekologis, bukan memperburuknya. Internet tidak lagi dapat dipahami 
semata-mata sebagai sarana komunikasi, melainkan telah berkembang menjadi ruang hidup yang 
membentuk cara manusia berpikir, berelasi, dan memberi makna atas realitas. Oleh karena itu, 
keberadaan iman tidak dapat dilepaskan dari ruang digital ini, sebab kehidupan religius manusia 
juga berlangsung dan dipraktikkan di dalamnya. (Spadaro, 2014). 	

Pemahaman Teologis Imago dei dalam konteks tanggung jawab ekologis di era tekonologi 
digital dikemukakan dalam tiga pendekatan, Pertama, Pendekatan substansial memahami imago 
Dei sebagai sifat batin manusia seperti akal budi, kehendak bebas, dan jiwa abadi yang 
mencerminkan sifat Allah. Dalam perspektif teologis substansial, Imago Dei bukan hanya 
deklarasi antropologis, tetapi juga basis etika ekologis dan digital. Manusia, sebagai image Allah, 
dipanggil untuk menghormati dan memelihara ciptaan serta menggunakan teknologi secara 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	146	

bijaksana demi kesejahteraan bersama. (Simatupang, 2025) menegaskan bahwa pemahaman 
Imago Dei menuntut komitmen terhadap kelestarian lingkungan sebagai manifestasi moral dari 
martabat manusia sebagai ciptaan Allah. Pendekatan substansial memperlihatkan bahwa kapasitas 
manusia harus diarahkan pada perlindungan ciptaan melalui penggunaan teknologi secara etis dan 
bijaksana meliputi tanggung jawab terhadap ekologis. 

Kedua, Pendekatan relasional menekankan bahwa Imago Dei terealisasi melalui 
kemampuan manusia membangun relasi yang bertanggung jawab dengan Tuhan, sesama, dan 
seluruh ciptaan (Karl, 1960). Pendekatan relasional Imago Dei menegaskan bahwa identitas 
manusia sebagai citra Allah terealisasi melalui relasi bertanggung jawab dengan ciptaan, 
menjadikan tanggung jawab ekologis bagian dari panggilan ontologis manusia. Sebagaimana 
dikemukakan oleh (Silitonga & Belo, 2025) penerapan Imago Dei dalam etika Kristen 
memperkuat peran manusia sebagai penatalayan ciptaan Allah, yang menuntut tindakan ekologis 
yang berkelanjutan di tengah tantangan modern, termasuk penggunaan teknologi digital yang 
berdampak pada lingkungan.	(Lala, 2025) menyatakan bahwa “the vertical relationship with God 
cannot be extricated from the horizontal relationship with God’s creatures”. Pernyataan ini 
menegaskan bahwa relasi manusia dengan lingkungan bukanlah aspek tambahan dalam teologi 
Kristen, melainkan konsekuensi langsung dari relasi manusia dengan Allah. Dalam era teknologi 
digital, kegagalan manusia memenuhi panggilan relasional Imago Dei tercermin melalui 
eksploitasi alam dan pengabaian keberlanjutan ekologis, ketika teknologi digital digunakan tanpa 
kesadaran relasional terhadap ciptaan, manusia berisiko mereduksi alam menjadi sekadar objek 
eksploitasi. Dengan demikian, pendekatan relasional dari Imago Dei memberikan kerangka 
teologis yang relevan untuk merespons krisis ekologis di era teknologi digital. 

Ketiga, Pendekatan Fungsional menjelaskan bahwa konsep Imago Dei (Gambar Allah) 
pada manusia diwujudkan melalui mandat budaya, merujuk pada Kejadian 1:28 Mandat ini 
manusia dipanggil sebagai sebagai pengelola (steward) melaksanakan tugas memimpin dan 
bertanggung jawab moral dalam mengelola ciptaan. Pedekatan fungsional melihat Imago Dei 
(Gambar Allah) bukan berdasarkan pada sifat inheren manusia, melainkan pada mandat atau 
tugasnya. Dalam eko-teologi John Calvin, alam ciptaan dipahami sebagai pancaran kebesaran dan 
kebaikan Allah, karena sejak awal diciptakan dalam keadaan yang “sungguh amat baik” 
(Cahyono, 2021). Oleh karena itu, manusia sebagai Imago Dei ditempatkan di tengah ciptaan 
bukan sebagai penguasa yang bersifat eksploitatif, melainkan sebagai representasi Allah yang 
menjalankan tanggung jawab penatalayanan atas alam ciptaan secara etis dan bertanggung jawab, 
Krisis ekologis dipahami sebagai kegagalan manusia menjalankan mandat teologisnya. Lala 
menegaskan bahwa pendekatan fungsional Imago Dei secara khusus menyoroti tanggung jawab 
manusia terhadap ciptaan Allah, sehingga relasi manusia dengan alam bersifat normatif dan etis, 
bukan eksploitatif (Lala, 2025). Perspektif ini sejalan dengan Simatupang yang menyatakan 
bahwa krisis ekologis berkaitan langsung dengan martabat manusia sebagai Imago Dei, karena 
perusakan lingkungan mencerminkan degradasi pemahaman teologis tentang identitas dan 
panggilan manusia itu sendiri (Simatupang, 2025). Dalam konteks era teknologi digital, 
pemahaman ini memperoleh relevansi baru, mengingat teknologi termasuk kecerdasan buatan dan 
sistem digital memiliki dampak ekologis yang signifikan. Sibagariang menekankan bahwa Imago 



	

																															Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	 147	

Dei harus menjadi dasar kerangka etis dalam merespons perkembangan teknologi modern, 
sehingga manusia tidak kehilangan tanggung jawab moralnya di tengah kemajuan digital 
(Sibagariang, 2023). Dengan demikian, pendekatan fungsional Imago Dei menyediakan fondasi 
teologis yang integratif untuk memahami tanggung jawab ekologis manusia di era teknologi 
digital sebagai bagian dari panggilan iman dan etika Kristen. 

Integrasi pendekatan substansial, relasional, dan fungsional terhadap Imago Dei 
menghasilkan kerangka teologis holistik yang menegaskan posisi manusia sebagai penatalayan 
ciptaan yang bertanggung jawab di era digital. Sebagaimana ditegaskan (Sumarno, 2025) identitas 
sebagai gambar Allah berarti memikul tanggung jawab di hadapan Allah atas bumi , yang dalam 
konteks modern mencakup pengelolaan dampak fisik teknologi seperti konsumsi energi dan 
limbah elektronik. (Moltmann Jürgen, 1985) menekankan bahwa panggilan ini bertujuan 
mewujudkan kasih Allah melalui pemeliharaan seluruh ciptaan dalam semangat komunitas 
dengan bumi, bukan dominasi. kesimpulan sementara menunjukkan bahwa Imago Dei menuntut 
pergeseran paradigma dari dominasi antroposentris menuju penatalayanan relasional yang 
memastikan teknologi digunakan demi keberlanjutan dan pemulihan ciptaan sebagai wujud nyata 
dari mandat iman.	Melalui sintesis ketiga pendekatan ini, imago Dei dipahami bukan hanya 
sebagai identitas teologis, tetapi sebagai panggilan etis yang menuntut manusia menjadi subjek 
moral yang secara reflektif dan bertanggung jawab mengarahkan teknologi digital demi 
keberlanjutan dan pemeliharaan ciptaan. 
 
Imago Dei sebagai Landasan Biblika Tanggung Jawab Ekologis Manusia 

Konsep Imago Dei (citra Allah) dalam tradisi teologi Kristen tidak hanya menegaskan 
martabat manusia secara ontologis tetapi juga menyiratkan tanggung jawab moral terhadap 
ciptaan. Kejadian 1:26–28 menempatkan manusia dalam posisi sebagai pengelola (steward) yang 
memelihara bumi sebuah mandat yang kini perlu diperluas untuk menghadapi tantangan era 
digital. Pemahaman ini semakin penting ketika teknologi digital, seperti kecerdasan buatan (AI), 
pusat data, dan perangkat digital lainnya, berdampak langsung pada ekosistem fisik melalui 
konsumsi energi, jejak karbon, dan penggunaan sumber daya alam.	 (Simatupang, 2025) 
menunjukkan bahwa dalam konteks krisis ekologis, Imago Dei harus dipahami secara eko-
teologis, yakni sebagai panggilan untuk menjaga dan memelihara keutuhan ciptaan. Pemahaman 
ini menjadi semakin relevan di era digital, ketika aktivitas dan teknologi manusia berkontribusi 
secara signifikan terhadap degradasi lingkungan. Dengan demikian, tanggung jawab ekologis 
manusia tidak hanya bersifat etis, tetapi juga teologis, sebagai wujud konkret dari identitas 
manusia sebagai gambar Allah. 

Dalam kajian kontemporer, teologi ekologis memperkuat relasi antara Imago Dei dan 
tanggung jawab ekologis. Sebagai contoh, (Silitonga & Belo, 2025) menyatakan bahwa konsep 
Imago Dei memperkuat tanggung jawab manusia sebagai pengelola ciptaan Allah dan mendorong 
upaya konservasi yang lebih berkelanjutan dalam konteks krisis ekologis modern. Studi ini 
menekankan pentingnya mengintegrasikan teologi penciptaan ke dalam etika lingkungan Kristen 
untuk mendukung pelestarian alam dan keterlibatan gereja dalam advokasi kebijakan ekologis 
(Imago Dei as the foundation of Christian ethics in addressing the ecological crisis in Indonesia). 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	148	

Artikel lain yang relevan dalam eco-theological anthropology konsep Imago Dei dipahami 
tidak hanya sebagai status ontologis manusia, tetapi juga sebagai panggilan etis yang berorientasi 
pada tanggung jawab ekologis. (Lala, 2025) mengidentifikasi tiga pendekatan utama dalam 
memahami Imago Dei, yakni substansial, relasional, dan fungsional. Pendekatan fungsional 
secara khusus menekankan peran manusia sebagai pemelihara ciptaan, di mana tanggung jawab 
ekologis dipahami sebagai ekspresi konkret dari citra Allah dalam diri manusia. Dengan 
demikian, pemeliharaan lingkungan bukanlah isu tambahan, melainkan bagian integral dari 
identitas manusia menurut iman Kristen. 

Era digital memperluas cakupan tanggung jawab ekologis tersebut. Teknologi digital tidak 
dapat dipisahkan dari konteks ekologis karena infrastruktur digital membutuhkan energi dan 
material yang signifikan. Hal ini menuntut refleksi etis bahwa aktivitas digital harus 
mempertimbangkan dampak ekologisnya. (Hermanto, 2025) dalam kajian teologis tentang AI 
menunjukkan bahwa perkembangan teknologi seperti kecerdasan buatan menimbulkan 
pertanyaan tentang batas-batas antropologis dan tanggung jawab manusia dalam menghadapi 
entitas digital, sekaligus menegaskan bahwa karya cipta manusia tetap harus berakar pada 
pemahaman teologis yang menghormati martabat dan peran manusia sebagai pengelola ciptaan. 

Selain itu, Imago Dei dalam konteks digital juga dipahami sebagai panggilan moral untuk 
memperjuangkan keadilan sosial dan ekologis di dunia maya. Bagaimana kita mengatur platform 
digital, penggunaan data, dan teknologi harus mencerminkan prinsip tanggung jawab dan 
kepedulian terhadap kehidupan secara menyeluruh, bukan semata efisiensi atau keuntungan 
teknologi. Sejauh ini, literatur kontemporer menunjukkan bahwa tanggung jawab ekologis bukan 
sekadar persoalan technosentris, tetapi terintegrasi dengan etika teologis yang komprehensif, di 
mana Imago Dei menjadi dasar normatif untuk mengarahkan praktik teknologi digital yang 
berkelanjutan.	(Lugu & Bahtera, 2025) menekankan bahwa perkembangan kecerdasan buatan dan 
sistem digital menuntut pemahaman Imago Dei yang bersifat etis dan relasional, di mana manusia 
tetap bertanggung jawab atas dampak teknologi yang diciptakannya. Tanggung jawab ini menjadi 
semakin signifikan ketika infrastruktur digital bergantung pada konsumsi energi dan eksploitasi 
sumber daya alam, sehingga penggunaan teknologi digital juga harus dipertimbangkan dalam 
kerangka tanggung jawab ekologis manusia sebagai penjaga ciptaan. 

Imago Dei berfungsi sebagai prinsip teologis yang menghubungkan martabat manusia 
dengan tanggung jawab ekologis dalam peradaban digital. Manusia dipanggil bukan hanya 
sebagai pengguna teknologi, tetapi sebagai penjaga ciptaan yang mempertimbangkan dampak 
ekologis dan sosial dari tindakan digital mereka, menjadikan etika teknologi sebagai bagian tak 
terpisahkan dari tanggung jawab ekologis teologis. Manusia bertanggung jawab tidak hanya atas 
tindakannya terhadap alam, tetapi juga atas hasil imajinasi dan kreativitas digital yang membentuk 
relasi ekologis (Moltmann, 2012) 
 
Implikasi Teologis Tanggung Jawab Ekologis di Era Digital 

Gereja harus memahami dirinya sebagai bagian dari komunitas ekologis. Gereja tidak 
hanya hadir untuk keselamatan manusia, tetapi juga memiliki tanggung jawab profetis terhadap 
seluruh ciptaan. Gereja memiliki tanggung jawab moral dan spiritual untuk terlibat aktif dalam 



	

																															Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	 149	

upaya pelestarian lingkungan. Gereja dipandang sebagai komunitas ekologis yang terpanggil 
untuk memperluas perannya dari sekadar respons pastoral menjadi sebuah identitas ekologis yang 
integral dalam kehidupan iman” (Setyawan, 2021). Perspektif ini menegaskan bahwa kepedulian 
ekologis bukan agenda tambahan gereja, melainkan bagian dari identitas teologisnya. 

 Gereja dipanggil untuk menjadi suara kenabian di tengah krisis iklim dengan 
mengintegrasikan spiritualitas dan kesadaran ekologis termasuk dalam praktik digital. Panggilan 
kenabian tersebut mengafirmasi bahwa Gereja dipanggil untuk mengambil peran etis yang aktif, 
yakni mengkritisi dan menilai secara moral struktur-struktur sosial, ekonomi, dan budaya yang 
bertentangan dengan kelestarian ciptaan. Integrasi spiritualitas dan kesadaran ekologis dalam 
praktik digital menandai pergeseran penting dalam model pewartaan Gereja. (Kiaking et al., 2025) 
menyatakan	“ekoteologi mendorong perubahan paradigma dari eksploitasi menuju pemeliharaan 
ciptaan melalui pendidikan ekologis, perubahan perilaku, dan tindakan nyata”. Dengan demikian, 
gereja berperan sebagai agen transformasi yang membentuk spiritualitas ekologis di tengah 
jemaat. 

Media digital berfungsi sebagai ruang baru yang membentuk cara manusia membangun 
dan menarasikan iman, termasuk relasi dengan Allah, sesama, dan alam ciptaan. Dalam konteks 
ini, ruang digital tidak lagi sekadar sarana komunikasi, melainkan telah menjadi ruang hidup yang 
mempengaruhi pola berpikir, relasi sosial, dan praksis keimanan umat Kristen (Spadaro, 2014). 
Oleh karena itu, gereja tidak dapat memposisikan media digital sebagai medium netral, tetapi 
perlu mengambil langkah-langkah deliberatif dalam merancang komunikasi digital yang 
mengarah pada transformasi perilaku, bukan sekadar konsumsi konten religius yang pasif 
(Setyawan, 2021). Integrasi antara formasi teologis, edukasi ekologis, dan ajakan pada tindakan 
nyata menjadi penting agar narasi iman yang disampaikan melalui media digital mampu 
membentuk kesadaran ekologis dan mempengaruhi praktik sosial serta kebijakan publik yang 
lebih berkeadilan terhadap ciptaan (Leksana, 2025). Dengan demikian, media digital dapat 
dipahami sebagai sarana profetis gereja untuk mentransformasikan iman dari sekadar wacana 
simbolik menjadi praksis ekologis yang kontekstual dan berdampak.  

Pertobatan ekologis di era digital menuntut perubahan cara pandang gereja terhadap 
teknologi. Teknologi tidak dapat diposisikan sebagai alat netral, melainkan harus ditempatkan 
dalam kerangka etika kasih dan tanggung jawab iman. Hal ini sejalan dengan pandangan 
(Leksana, 2025) yang menyatakan bahwa “iman tanpa etika digital hanyalah wacana, dan 
teknologi tanpa kasih hanyalah mesin”. Dengan demikian, gereja tidak hanya dituntut untuk 
memanfaatkan teknologi secara inovatif, tetapi juga secara etis sebagai wujud nyata dari 
pertobatan ekologis dan kesaksian iman Kristen. 

Gereja harus benar-benar hadir dalam kehidupan ekologis masyarakat, bukan hanya pada 
tataran wacana. Praktik ini melibatkan Gereja dalam pembentukan kesadaran ekologis yang 
komprehensif teologis, etis, dan praktikal di tengah jutaan umat yang terhubung melalui ruang 
digital dan komunitas nyata. (Leksana, 2025) mengungkapkan “Di masa depan, gereja yang tidak 
hijau dan tidak digital mungkin akan kehilangan bahasa Allah yang sedang berbicara melalui 
zaman”. 

 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	150	

Implementasi Teologis Tanggung Jawab Ekologis di Era Digital 
Teologi pengelolaan (Stewardship) menjelaskan bahwa kepemilikan mutlak atas bumi dan 

seluruh isinya adalah milik Allah, Mazmur 24:1: "Tuhanlah yang empunya bumi serta segala 
isinya". Sehingga tanggung jawab manusia bersifat delegatif dan etis, bukan otoritatif. Manusia 
hanyalah pengelola, bukan pemilik. (Manongga, 2025) menegaskan bahwa stewardship tidak 
hanya mengacu pada pengelolaan alam secara administratif, tetapi juga sebagai respons iman yang 
membentuk perilaku ekologis nyata di tengah komunitas gereja,	pemahaman menekankan bahwa 
mandat manusia atas alam harus dimaknai sebagai panggilan iman untuk merawat dan menjaga 
kehidupan, bukan untuk mendominasi dan mengeksploitasi. 

Pada era industri, relasi ini didominasi oleh logika eksploitasi, di mana alam dipandang 
sebagai objek pasif yang dapat diekstraksi demi efisiensi dan pertumbuhan ekonomi. Kritik 
terhadap paradigma ini banyak disuarakan dalam kajian ekoteologi kontemporer, yang menilai 
bahwa antroposentrisme modern telah berkontribusi pada krisis ekologis global (Conradie, 2017) 
Sebaliknya, era digital membuka ruang bagi pendekatan yang lebih partisipatoris dan reflektif, di 
mana teknologi dapat digunakan untuk meningkatkan kesadaran ekologis, transparansi, serta 
partisipasi manusia dalam pemeliharaan ciptaan. 

 Landasan biblika mengenai relasi manusia dengan alam secara eksplisit tertuang dalam 
Kejadian 2:15. Perspektif biblika tersebut dapat ditelaah lebih mendalam melalui dua istilah 
Ibrani kunci, yaitu abad dan shamar. Abad (Mengusahakan) Secara harfiah berarti "bekerja 
untuk" atau "melayani". Dalam konteks peribadatan, kata ini juga digunakan untuk "beribadah" 
kepada Tuhan. Menunjukkan bahwa kerja fisik manusia di bumi memiliki bobot spiritual yang 
setara dengan penyembahan. Shamar (Memelihara): Berarti "menjaga", "melindungi", atau 
"mengamati dengan cermat". Kata ini sering digunakan untuk menggambarkan bagaimana Tuhan 
menjaga umat-Nya. Jadi, manusia dipanggil untuk menjaga alam dengan kualitas penjagaan yang 
bersifat Ilahi.  

Pendekatan hermeneutika ekologis yang diusung oleh Norman Habel memberikan cara 
pandang baru terhadap Kejadian 2:15. Ia berargumen bahwa "Taman Eden bukan ladang 
produksi, tetapi tempat ibadah; bekerja di dalamnya adalah bentuk liturgi." sehingga tugas 
manusia untuk 'mengusahakan dan memelihara' tidak boleh dipahami secara ekonomis-
eksploitatif, melainkan secara liturgis (Habel, 2000). Dari pengertian tersebut manusia tidak 
berhak mengeksploitasi alam demi keuntungan pribadi karena statusnya sebagai seorang 
pengelola (steward) di tanah milik Tuhan. 

Stewardship Ciptaan di Era Digital memperluas ruang partisipasi manusia dalam menjaga 
ciptaan, sekaligus membawa risiko eksploitasi baru (Paus Fransiskus, 2015) dalam Laudato Si’ 
menegaskan bahwa teknologi harus ditempatkan dalam kerangka etika dan tanggung jawab moral. 
Ranah digital dan ekologis disebut secara eksplisit karena keduanya merupakan “ruang hidup” 
baru dan krusial tempat manusia mengekspresikan kuasa, kreativitas, dan tanggung jawabnya. 
Setiap aktivitas manusia sebagai Imago Dei, baik dalam ranah digital maupun ekologis, 
semestinya merepresentasikan karakter Allah yang berperan sebagai Pencipta, Pemelihara, dan 
Penebus. Mencipta menunjuk pada kreativitas yang bertanggung jawab.  



	

																															Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	 151	

Dalam dunia digital, kreativitas manusia sebagai Imago Dei tercermin dalam 
pengembangan teknologi, konten, dan sistem yang membangun martabat manusia, bukan yang 
mereduksinya menjadi objek komodifikasi atau manipulasi. Kreativitas ini, dalam perspektif 
teologis, merupakan partisipasi manusia dalam karya Allah sebagai Pencipta, yang harus 
diarahkan pada kebaikan bersama dan keutuhan ciptaan, baik dalam ruang digital maupun 
ekologis (Moltmann, 2012; Spadaro, 2014). Dimensi pemeliharaan (stewardship) menegaskan 
bahwa tanggung jawab manusia tidak berhenti pada inovasi, tetapi mencakup keberlanjutan dan 
kepedulian terhadap ekosistem, yang secara ekologis berarti merawat alam, dan secara digital 
berarti menjaga ekosistem informasi dari disinformasi, eksploitasi data, serta kekerasan simbolik 
yang merusak relasi manusia (Manongga, 2025; Leksana, 2025). Dengan demikian, kreativitas, 
pemeliharaan, dan tindakan restoratif sebagai ekspresi Imago Dei menuntut orientasi etis yang 
integratif, di mana teknologi digital dan inovasi ekologis diarahkan pada pemulihan relasi antara 
manusia, ciptaan, dan Allah, bukan sekadar pada efisiensi atau kemajuan teknologis.  

Manusia dipanggil tidak hanya menghindari kerusakan, tetapi juga terlibat aktif dalam 
pemulihan memperbaiki relasi yang rusak, menyembuhkan dampak destruktif teknologi, dan 
memulihkan lingkungan yang telah dieksploitasi. (Leksana, 2025) berpendapat bahwa, Pertobatan 
ekologis di era digital menuntut kesadaran baru, iman tanpa etika digital hanyalah wacana dan 
teknologi tanpa kasih hanyalah mesin. Dengan memahami manusia sebagai Imago Dei, setiap 
tindakan baik dalam ruang virtual maupun fisik tidak dapat dilepaskan dari dimensi etis dan 
teologis. Hanya kasih yang dapat menyelamatkan Antroposen, dan kasih itu kini harus belajar 
berbicara dalam bahasa digital (Leksana, 2025). Dunia digital dan ekologis menjadi arena konkret 
di mana karakter Allah diwujudkan melalui kreativitas yang membangun, pemeliharaan yang 
berkelanjutan, dan tindakan penebusan yang memulihkan. 
	
KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa konsep Imago Dei memiliki relevansi teologis yang sangat 
signifikan dalam merespons krisis ekologis di era teknologi digital. Manusia sebagai gambar 
Allah tidak hanya dipahami dalam kerangka martabat ontologis, tetapi terutama sebagai subjek 
moral yang dipanggil untuk bertanggung jawab terhadap keutuhan ciptaan. Melalui pendekatan 
substansial, relasional, dan fungsional, Imago Dei dipahami secara holistik sebagai identitas 
sekaligus panggilan etis yang menuntut pergeseran paradigma dari dominasi antroposentris 
menuju penatalayanan relasional yang berorientasi pada pemeliharaan dan pemulihan ciptaan. 

Dalam konteks era digital, penelitian ini menunjukkan bahwa teknologi bukanlah ruang 
netral yang bebas dari pertimbangan moral dan teologis. Infrastruktur dan aktivitas digital 
memiliki dampak ekologis yang nyata, sehingga penggunaan teknologi harus diarahkan oleh 
kesadaran etis yang berakar pada identitas manusia sebagai Imago Dei. Teknologi digital, apabila 
dikelola secara bertanggung jawab, dapat menjadi sarana untuk memperkuat kesadaran ekologis, 
partisipasi dalam pemeliharaan lingkungan, serta praktik keadilan sosial dan ekologis. 
Sebaliknya, penggunaan teknologi yang tidak reflektif berpotensi memperdalam krisis ekologis 
dan memperlemah relasi manusia dengan Allah, sesama, dan alam ciptaan. 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	152	

Implikasi teologis dari temuan ini menempatkan gereja sebagai agen profetis yang 
dipanggil untuk mengintegrasikan spiritualitas ekologis ke dalam kehidupan iman dan praktik 
digital. Gereja tidak hanya dituntut untuk menyuarakan kepedulian ekologis, tetapi juga untuk 
membentuk pola hidup, etika digital, dan praksis komunitas yang mencerminkan mandat 
penatalayanan ciptaan. Dengan demikian, pemahaman Imago Dei yang kontekstual dan integratif 
menjadi fondasi teologis bagi pertobatan ekologis di era digital, demi terwujudnya shalom dan 
keutuhan ciptaan sebagai bagian dari karya pemulihan Allah di dalam Kristus. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Budiman, S., Rutmana, K., & Takameha, K. . (2019). PARADIGMA BEREKOTEOLOGI AND 

THE ROLE OF BELIEVERS IN NATURE OF CREATION : 1. 
Cahyono, D. B. (2021). Eko-Teologi John Calvin: Dasar Kekristenan Dalam Tindakan Ekologi 

(Sebuah Respon Kekristenan Terhadap Tindakan Ekologi). Diegesis : Jurnal Teologi, 6(2), 
72–88. https://doi.org/10.46933/dgs.vol6i272-88 

Conradie, E. . (2017). Redeeming Sin?: Social Diagnostics Amid Ecological Destruction 
Religious Ethics and Environmental Challenges. Bloomsbury Academic, 2017. 

Fee, G. D. (2009). God’s Empowering Presence: The Holy Spirit in the Letters of Paul. 
Hendrickson. 

Habel, N. (2000). Reading From The Perspective Of Earth. Sheffield Academic Press Ltd. 
Hermanto, Y. P. (2025). Imago Dei and artificial intelligence: A theological inquiry into 

personhood and human ontological boundaries. HTS Teologiese Studies / Theological 
Studies, 81(1), 1–6. https://doi.org/10.4102/hts.v81i1.10877 

Karl, B. (1960). Church Dogmatics: The Doctrine of Creation (E. G. W. Bromiley & T. F. 
Torrance (ed.); Vol. III,). T&T Clark. 

Kiaking, A. E., Arkyanne Paulina Haniko, Jalia Christyanti Darundas, & Jeanne Elyssa Timpua. 
(2025). Pastoral Ekologis : Menjaga Ciptaan Sebagai Tanggung Jawab Iman. TENTIRO: 
Jurnal Pendidikan Dan Kesehatan, 2(1), 18–28. https://doi.org/10.70420/tentiro.v2i1.137 

Lala, I. (2025). Eco-theological anthropology in Christianity : imago Dei and ecological 
preservation. 1–8. 

Leksana, D. (2025). Eko Teologi Digital Sinergi Teologi, Ekologi, dan Teknologi. PT Dharma 
Leksana Media Grup. 

Lugu, S., & Bahtera, I. (2025). Imago Dei di Era Artificial Intelligence : Refleksi Teologis tentang. 
3(2), 86–106. 

Manongga, J. S. (2025). Stewardship Ekologis Berbasis Alkitab: Integrasi Hermeneutika 
Kontekstual dan Doktrin Ineransi. Fidei: Jurnal Teologi Sistematika Dan Praktika, 8(1), 76–
98. https://doi.org/10.34081/fidei.v8i1.625 

Moltmann, J. (2012). Ethics of Hope. Fortress Press. 
Moltmann Jürgen. (1985). God in Creation: A New Theology of Creation and the Spirit of God. 

Fortress Press. 
Paus Fransiskus. (2015). Laudato si’: On care for our common home [Ensiklik] (Vol. 32, Issue 

3). Libreria Editrice Vaticana. 



	

																															Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	 153	

Setyawan, Y. B. (2021). The church as an ecological community: Practising eco-ecclesiology in 
the ecological crisis of Indonesia. Ecclesiology, 17(1), 91–107. 
https://doi.org/10.1163/17455316-bja10009 

Sibagariang, J. stefanus. (2023). IMAGO DEI DAN KECERDASAN BUATAN: MEMBACA 
ULANG ANTROPOLOGI KRISTOLOGIS CALVIN DALAM KONTEKS KEPERIBADIAN 
DIGITAL. 165–193. 

Silitonga, R., & Belo, Y. (2025). Imago Dei as the foundation of Christian ethics in addressing 
the ecological crisis in Indonesia. Verbum et Ecclesia, 1–6. 

Simatupang, B. V. (2025). Dignitas Manusia dalam Krisis Ekologi Berdasarkan Konsep Imago 
Dei dan Ekoteologi. Gorga: Journal of Constructive Theology, 2(1), 19–33. 
https://doi.org/10.62926/jct.v2i1.108 

Spadaro, A. (2014). Cybertheology: Thinking Christianity in the Era of the Internet. Fordham 
University Press. 

Sumarno, Y. (2025). Pendidikan Kristiani dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan: 
Interseksionalitas pemikiran Dietrich Bonhoeffer tentang relasi sosial-ekonomi. Kurios, 
11(1), 244–256. https://doi.org/10.30995/kur.v11i1.1034 

Van Wiere, G. (2013). Restored to Earth: Christianity and Environmental Crisis. Georgetown 
University Press. 

Wright, N. T. (2006). Simply Jesus: A New Vision of Who He Was, What He Did, and Why He 
Matters. HarperOne. 

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan (Edisi Keti). Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 
 


