Veritas Lux Mea

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen)

Vol. 8, No. 1 (2026): 142-153

jurnal.sttkn.ac.id /index.php/Veritas

ISSN: 2685-9726 (online), 2685-9718 (print)

Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara

Relevansi Konsep Imago Dei terhadap Tanggung Jawab Ekologis di Era
Teknologi Digital

Deon Nehemia Paath!, Andreas Nugroho?, Yosef Antonius’
Sekolah Tinggi Teologi Bethel The Way!-
E-mail: deonpaath@gmail.com'

Abstract: This article aims to analyze the relevance of the concept of Imago Dei as a theological
foundation for ecological responsibility in the context of the development of digital technology.
This study employs a library research method by examining biblical texts and relevant theological
literature. The discussion is situated within the context of a global ecological crisis that has been
increasingly exacerbated by the impact of digital technology, particularly through rising energy
consumption and the accumulation of electronic waste. The findings indicate that the concept of
Imago Dei must be understood holistically through substantial, relational, and functional
approaches. Such a holistic understanding affirms humanity’s position as responsible stewards
of creation before God, rather than as subjects of anthropocentric domination over nature. In the
digital era, the concept of Imago Dei functions as an ethical-theological framework that guides
the responsible and sustainable use of technology in the care and preservation of creation.

Keywords: Imago Dei, Ecological Responsibility, Digital Era.

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk menganalisis relevansi konsep Imago Dei sebagai landasan
teologis bagi tanggung jawab ekologis dalam konteks perkembangan teknologi digital. Penelitian
ini menggunakan metode studi pustaka dengan menelaah teks-teks Alkitab serta literatur teologi
yang relevan. Kajian ini ditempatkan dalam konteks krisis ekologis global yang semakin
diperburuk oleh dampak teknologi digital, antara lain melalui peningkatan konsumsi energi dan
akumulasi limbah elektronik. Hasil kajian menunjukkan bahwa konsep /mago Dei perlu dipahami
secara holistik melalui pendekatan substansial, relasional, dan fungsional. Pemahaman holistik
ini menegaskan posisi manusia sebagai penatalayan ciptaan yang bertanggung jawab di hadapan
Allah, bukan sebagai subjek dominasi antroposentris atas alam. Dalam konteks era digital, konsep
Imago Dei berfungsi sebagai kerangka etis-teologis yang menuntun penggunaan teknologi secara
bertanggung jawab, berorientasi pada keberlanjutan, serta pemeliharaan ciptaan.

Kata kunci: /mago Dei, Tanggung Jawab Ekologis, Era Digital.

PENDAHULUAN
Konsep Imago Dei dalam Kejadian 1:26—27 merupakan dasar teologis bagi pemahaman
martabat manusia sekaligus mandatnya dalam relasi dengan ciptaan. Dalam sejarah pemikiran

142 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)


mailto:deonpaath@gmail.com

Kristen, konsep ini kerap ditafsirkan secara antroposentris sehingga manusia dipahami memiliki
kuasa dominatif atas alam, yang menempatkan ciptaan lain sebagai objek eksploitasi (Moltmann
Jirgen, 1985). Penafsiran Imago Dei yang berorientasi dominasi tersebut dinilai telah
berkontribusi pada praktik pemanfaatan alam yang tidak terkendali dan mengabaikan relasi etis
manusia dengan ciptaan (Conradie, 2017). Dampak dari pemahaman ini tampak dalam percepatan
krisis ekologi global, seperti perubahan iklim dan penurunan keanekaragaman hayati
(Simatupang, 2025). Oleh karena itu, krisis ekologis kontemporer menegaskan urgensi untuk
merefleksikan kembali konsep Imago Dei agar mandat manusia dipahami sebagai tanggung jawab
etis terhadap keutuhan ciptaan, bukan sebagai legitimasi dominasi.

Teologi penciptaan sebagai salah satu landasan utama dalam konsep Imago Dei dengan
memprioritaskan bahwa seluruh alam semesta dan isinya diciptakan oleh Tuhan memiliki tujuan
yang baik (Budiman et al., 2019). Makna penciptaan dalam kitab Kejadian tidak hanya
menggambarkan kekuasaan dan kebijaksanaan Tuhan, tetapi juga menetapkan tanggung jawab
manusia dalam mengola dan memelihara kelestarian bumi. Konsep Imago Dei merupakan
kerangka dasar untuk memahami identitas manusia, serta peran yang dipercayakan terhadap
tanggung jawab ekologis. (Karl, 1960) menyatakan bahwa “to be human means to live coram Deo
and to bear responsibility for others and for the world” pernyataan ini menunjukan bahwa
keberadaan manusia selalu terkait dengan tanggung jawab di hadapan Allah dan bagi seluruh
ciptaan. Sementara itu (Moltmann Jiirgen, 1985) mengkritik dominasi antroposentris historis yang
berkembang dalam sejarah pemikiran kristen dan menegaskan bahwa manusia sebagai gambar
Allah dipanggil untuk “practise community with the earth, not domination.” Pandangan ini
merepresentasikan pergeseran paradigmatik dari kerangka pemikiran yang mengedepankan
dominasi antroposentris (lama) menuju epistemologi ekologis yang menegaskan sifat relasional
dan partisipatif terhadap tanggung jawab manusia memelihara ekologis, bukan sebagai penguasa.

Kerusakan lingkungan merupakan tanggung jawab kolektif yang menuntut keterlibatan
aktif dan komitmen seluruh masyarakat. Gereja mempunyai peran aktif dalam tanggung jawab
ilahi membawa damai sejahtera di bumi, dengan membawa “shalom” gereja dipanggil untuk
mewujudkan kondisi keutuhan dan keharmonisan menyeluruh antara sesama manusia, makhluk
hidup lain dan lingkungan bumi dalam relasi yang selaras dan adil, onsep ini menggambarkan
tatanan kehidupan yang terawat dan berkelanjutan, di mana keseimbangan ekologis dipandang
sebagai bagian integral dari kehendak Allah bagi dunia. Gretel Van Wieren dalam bukunya
Restored to Earth: Christianity and Environmental Crisis, mengatakan bahwa gereja dipanggil
untuk  mengambil peran inisiatif dalam menghadapi krisis lingkungan dengan
mengimplementasikan langkah-langkah pemulihan ekologis (Van Wiere, 2013).

Perkembangan teknologi digital membawa perubahan signifikan dalam kehidupan
manusia, termasuk dalam relasinya dengan lingkungan alam. Aktivitas digital berkontribusi
terhadap krisis ekologis melalui meningkatnya konsumsi energi, eksploitasi sumber daya alam,
serta produksi limbah elektronik. Dalam konteks ini, pemahaman /mago Dei di era digital
seharusnya mendorong penggunaan teknologi secara bertanggung jawab dan berorientasi
ekologis, bukan sekadar efisiensi dan kemajuan instrumental (Leksana, 2025). Oleh karena itu,

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 143



era digital perlu dipahami sebagai ruang moral baru yang menuntut reorientasi etis agar
perkembangan teknologi selaras dengan mandat pemeliharaan ciptaan.

Kajian mengenai Imago Dei dan ekoteologi telah berkembang dalam diskursus teologi
kontemporer dan memberikan kontribusi penting bagi refleksi relasi manusia dan ciptaan. Namun,
sebagian besar studi tersebut masih membahas Imago Dei dalam konteks krisis ekologis secara
umum, tanpa mengaitkannya secara spesifik dengan dampak ekologis dari perkembangan
teknologi digital (Simatupang, 2025). Di sisi lain, kajian etika digital cenderung berfokus pada
persoalan antropologis dan sosial seperti identitas dan relasi manusia di ruang digital sementara
dimensi tanggung jawab ekologis sebagai bagian dari mandat Imago Dei belum mendapat
perhatian yang memadai (Leksana, 2025). Selain itu, pendekatan integratif yang menghubungkan
pemahaman /mago Dei secara substansial, relasional, dan fungsional dengan krisis ekologis di era
digital masih relatif terbatas dalam kajian teologi kontekstual di Indonesia (Budiman et al., 2019).
Dengan demikian, terdapat kesenjangan penelitian yang signifikan dalam mengintegrasikan
konsep Imago Dei, tanggung jawab ekologis, dan realitas teknologi digital secara komprehensif.

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini menawarkan kebaruan dengan
merumuskan /mago Dei sebagai kerangka teologis-etis yang integratif bagi tanggung jawab
ekologis manusia di era teknologi digital. Berbeda dari kajian sebelumnya yang cenderung
memisahkan diskursus ekoteologi dan etika digital, penelitian ini mengintegrasikan pendekatan
substansial, relasional, dan fungsional untuk menafsirkan ulang mandat manusia atas ciptaan
dalam konteks dampak ekologis teknologi. Dengan demikian, /mago Dei dipahami bukan hanya
sebagai identitas teologis, melainkan sebagai dasar etis yang menuntun penggunaan teknologi
secara bertanggung jawab, berkelanjutan, dan berorientasi pada pemeliharaan ciptaan, khususnya
dalam konteks gereja dan teologi Indonesia.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian dalam kajian ini menggunakan pendekatan studi pustaka atau library
research. Metode studi pustaka atau library research merupakan pendekatan yang relevan dan
efektif dalam pembahasan aspek kajian relevansi konsep imago dei terhadap tanggung jawab
ekologis di era teknologi digital. Penelitian dilakukan melalui studi kepustakaan atau library
research, yaitu serangkaian prosedur yang meliputi penelusuran dan pengumpulan informasi dari
berbagai dokumen tertulis, kegiatan membaca serta pencatatan secara kritis, dan pengolahan
bahan referensi yang relevan (Zed, 2014). Metode penelitian studi pustaka atau library research
merupakan upaya sistematis untuk menelaah berbagai sumber referensi seperti buku, artikel
ilmiah, laman internet, dan jurnal yang memiliki keterkaitan dengan pembahasan aspek kajian,
sehingga informasi yang diperoleh bersifat valid dan dapat dipertanggungjawabkan. Dengan
menerapkan metode studi pustaka atau library research, pembahasan aspek kajian mengenai
“Relevansi Konsep Imago Dei terhadap Tanggung Jawab Ekologi di Era Teknologi Digital” dapat
memberikan kontribusi penting bagi pemahaman martabat manusia, serta tanggung jawab mandat
sebagai gambar dan rupa Allah terhadap ekologis pada era transformasi digital.

144 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



HASIL DAN PEMBAHASAN
Makna Teologis Imago Dei

Makna teologis manusia sebagai citra Allah (imago Dei) berakar pada Kejadian 1:26-27,
yang menegaskan bahwa manusia diciptakan menurut gambar dan rupa Allah. Konsep ini
menegaskan manusia sebagai wakil Allah di dunia, yang memiliki tanggung jawab untuk
mengelola dan memelihara ciptaan secara moral dan spiritual, bukan sekadar biologis (Fee, 2009).
Selain itu, imago Dei menekankan martabat dan nilai unik setiap manusia, yang inheren dan harus
dihormati tanpa memandang status sosial atau kemampuan fisik (Wright, 2006) Konsep ini juga
menuntut manusia untuk meneladani sifat-sifat Allah, seperti kasih, keadilan, dan kebijaksanaan,
dalam interaksi dengan sesama dan lingkungan (Moltmann, 2012). Dengan demikian, imago Dei
memadukan dimensi ontologis, etis, dan spiritual manusia, sekaligus menjadi dasar teologis bagi
panggilan manusia dalam dunia.

Kesadaran manusia akan perannya dalam ciptaan merupakan kunci untuk memahami
tanggung jawab ekologis dari perspektif teologis. “Manusia diciptakan menurut gambar dan rupa
Allah bukan untuk meniru kekuasaan-Nya, melainkan untuk mewujudkan kasih Allah melalui
tindakan menjaga dan merawat seluruh ciptaan (Moltmann Jirgen, 1985).” Penekanan imago Dei
pada rasionalitas atau otoritas manusia sering menempatkan diri sebagai pusat ciptaan, mereduksi
relasi dengan alam menjadi subjek-objek. Keistimewaan manusia kerap disalahgunakan sehingga
menimbulkan praktik eksploitatif. Hal ini menegaskan perlunya kesadaran etis dan ekologis untuk
menjaga ciptaan dan keberlanjutan ekosistem. Dalam bukunya "Creation and Fall" Dietrich
Bonhoeffer berpendapat “Being the image of God means being responsible before God for the
earth.” Interpretasi teologis kontemporer pemikiran Bonhoeffer menekankan bahwa tanggung
jawab manusia sebagai gambar Allah menuntut peralihan dari eksploitasi menuju stewardship
yang berkelanjutan, demi menjaga keutuhan sistem ekologi bagi generasi mendatang (Sumarno,
2025).

Dalam era digital, hubungan manusia dengan teknologi berfungsi sebagai perantara baru
yang membentuk pola interaksi manusia terhadap lingkungan. Teknologi dapat menjadi sarana
pemeliharaan ekologis tetapi juga dapat memicu kerusakan apabila tidak dikelola secara etis,
pemahaman imago Dei sebagai panggilan untuk mencerminkan karakter ilahi memungkinkan
reinterpretasi peran manusia di tengah kompleksitas ini, yaitu menggunakan teknologi untuk
mendukung keberlanjutan ekologis, bukan memperburuknya. Internet tidak lagi dapat dipahami
semata-mata sebagai sarana komunikasi, melainkan telah berkembang menjadi ruang hidup yang
membentuk cara manusia berpikir, berelasi, dan memberi makna atas realitas. Oleh karena itu,
keberadaan iman tidak dapat dilepaskan dari ruang digital ini, sebab kehidupan religius manusia
juga berlangsung dan dipraktikkan di dalamnya. (Spadaro, 2014).

Pemahaman Teologis /mago dei dalam konteks tanggung jawab ekologis di era tekonologi
digital dikemukakan dalam tiga pendekatan, Pertama, Pendekatan substansial memahami imago
Dei sebagai sifat batin manusia seperti akal budi, kehendak bebas, dan jiwa abadi yang
mencerminkan sifat Allah. Dalam perspektif teologis substansial, /mago Dei bukan hanya
deklarasi antropologis, tetapi juga basis etika ekologis dan digital. Manusia, sebagai image Allah,
dipanggil untuk menghormati dan memelihara ciptaan serta menggunakan teknologi secara

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 145



bijaksana demi kesejahteraan bersama. (Simatupang, 2025) menegaskan bahwa pemahaman
Imago Dei menuntut komitmen terhadap kelestarian lingkungan sebagai manifestasi moral dari
martabat manusia sebagai ciptaan Allah. Pendekatan substansial memperlihatkan bahwa kapasitas
manusia harus diarahkan pada perlindungan ciptaan melalui penggunaan teknologi secara etis dan
bijaksana meliputi tanggung jawab terhadap ekologis.

Kedua, Pendekatan relasional menekankan bahwa Imago Dei terealisasi melalui
kemampuan manusia membangun relasi yang bertanggung jawab dengan Tuhan, sesama, dan
seluruh ciptaan (Karl, 1960). Pendekatan relasional /mago Dei menegaskan bahwa identitas
manusia sebagai citra Allah terealisasi melalui relasi bertanggung jawab dengan ciptaan,
menjadikan tanggung jawab ekologis bagian dari panggilan ontologis manusia. Sebagaimana
dikemukakan oleh (Silitonga & Belo, 2025) penerapan [Imago Dei dalam etika Kristen
memperkuat peran manusia sebagai penatalayan ciptaan Allah, yang menuntut tindakan ekologis
yang berkelanjutan di tengah tantangan modern, termasuk penggunaan teknologi digital yang
berdampak pada lingkungan. (Lala, 2025) menyatakan bahwa “the vertical relationship with God
cannot be extricated from the horizontal relationship with God’s creatures”. Pernyataan ini
menegaskan bahwa relasi manusia dengan lingkungan bukanlah aspek tambahan dalam teologi
Kristen, melainkan konsekuensi langsung dari relasi manusia dengan Allah. Dalam era teknologi
digital, kegagalan manusia memenuhi panggilan relasional /mago Dei tercermin melalui
eksploitasi alam dan pengabaian keberlanjutan ekologis, ketika teknologi digital digunakan tanpa
kesadaran relasional terhadap ciptaan, manusia berisiko mereduksi alam menjadi sekadar objek
eksploitasi. Dengan demikian, pendekatan relasional dari /mago Dei memberikan kerangka
teologis yang relevan untuk merespons krisis ekologis di era teknologi digital.

Ketiga, Pendekatan Fungsional menjelaskan bahwa konsep /mago Dei (Gambar Allah)
pada manusia diwujudkan melalui mandat budaya, merujuk pada Kejadian 1:28 Mandat ini
manusia dipanggil sebagai sebagai pengelola (steward) melaksanakan tugas memimpin dan
bertanggung jawab moral dalam mengelola ciptaan. Pedekatan fungsional melihat Imago Dei
(Gambar Allah) bukan berdasarkan pada sifat inheren manusia, melainkan pada mandat atau
tugasnya. Dalam eko-teologi John Calvin, alam ciptaan dipahami sebagai pancaran kebesaran dan
kebaikan Allah, karena sejak awal diciptakan dalam keadaan yang ‘“sungguh amat baik”
(Cahyono, 2021). Oleh karena itu, manusia sebagai Imago Dei ditempatkan di tengah ciptaan
bukan sebagai penguasa yang bersifat eksploitatif, melainkan sebagai representasi Allah yang
menjalankan tanggung jawab penatalayanan atas alam ciptaan secara etis dan bertanggung jawab,
Krisis ekologis dipahami sebagai kegagalan manusia menjalankan mandat teologisnya. Lala
menegaskan bahwa pendekatan fungsional /mago Dei secara khusus menyoroti tanggung jawab
manusia terhadap ciptaan Allah, sehingga relasi manusia dengan alam bersifat normatif dan etis,
bukan eksploitatif (Lala, 2025). Perspektif ini sejalan dengan Simatupang yang menyatakan
bahwa krisis ekologis berkaitan langsung dengan martabat manusia sebagai Imago Dei, karena
perusakan lingkungan mencerminkan degradasi pemahaman teologis tentang identitas dan
panggilan manusia itu sendiri (Simatupang, 2025). Dalam konteks era teknologi digital,
pemahaman ini memperoleh relevansi baru, mengingat teknologi termasuk kecerdasan buatan dan
sistem digital memiliki dampak ekologis yang signifikan. Sibagariang menekankan bahwa I/mago

146 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



Dei harus menjadi dasar kerangka etis dalam merespons perkembangan teknologi modern,
sehingga manusia tidak kehilangan tanggung jawab moralnya di tengah kemajuan digital
(Sibagariang, 2023). Dengan demikian, pendekatan fungsional /mago Dei menyediakan fondasi
teologis yang integratif untuk memahami tanggung jawab ekologis manusia di era teknologi
digital sebagai bagian dari panggilan iman dan etika Kristen.

Integrasi pendekatan substansial, relasional, dan fungsional terhadap Imago Dei
menghasilkan kerangka teologis holistik yang menegaskan posisi manusia sebagai penatalayan
ciptaan yang bertanggung jawab di era digital. Sebagaimana ditegaskan (Sumarno, 2025) identitas
sebagai gambar Allah berarti memikul tanggung jawab di hadapan Allah atas bumi , yang dalam
konteks modern mencakup pengelolaan dampak fisik teknologi seperti konsumsi energi dan
limbah elektronik. (Moltmann Jiirgen, 1985) menekankan bahwa panggilan ini bertujuan
mewujudkan kasih Allah melalui pemeliharaan seluruh ciptaan dalam semangat komunitas
dengan bumi, bukan dominasi. kesimpulan sementara menunjukkan bahwa Imago Dei menuntut
pergeseran paradigma dari dominasi antroposentris menuju penatalayanan relasional yang
memastikan teknologi digunakan demi keberlanjutan dan pemulihan ciptaan sebagai wujud nyata
dari mandat iman. Melalui sintesis ketiga pendekatan ini, imago Dei dipahami bukan hanya
sebagai identitas teologis, tetapi sebagai panggilan etis yang menuntut manusia menjadi subjek
moral yang secara reflektif dan bertanggung jawab mengarahkan teknologi digital demi
keberlanjutan dan pemeliharaan ciptaan.

Imago Dei sebagai Landasan Biblika Tanggung Jawab Ekologis Manusia

Konsep Imago Dei (citra Allah) dalam tradisi teologi Kristen tidak hanya menegaskan
martabat manusia secara ontologis tetapi juga menyiratkan tanggung jawab moral terhadap
ciptaan. Kejadian 1:26-28 menempatkan manusia dalam posisi sebagai pengelola (steward) yang
memelihara bumi sebuah mandat yang kini perlu diperluas untuk menghadapi tantangan era
digital. Pemahaman ini semakin penting ketika teknologi digital, seperti kecerdasan buatan (Al),
pusat data, dan perangkat digital lainnya, berdampak langsung pada ekosistem fisik melalui
konsumsi energi, jejak karbon, dan penggunaan sumber daya alam. (Simatupang, 2025)
menunjukkan bahwa dalam konteks krisis ekologis, Imago Dei harus dipahami secara eko-
teologis, yakni sebagai panggilan untuk menjaga dan memelihara keutuhan ciptaan. Pemahaman
ini menjadi semakin relevan di era digital, ketika aktivitas dan teknologi manusia berkontribusi
secara signifikan terhadap degradasi lingkungan. Dengan demikian, tanggung jawab ekologis
manusia tidak hanya bersifat etis, tetapi juga teologis, sebagai wujud konkret dari identitas
manusia sebagai gambar Allah.

Dalam kajian kontemporer, teologi ekologis memperkuat relasi antara Imago Dei dan
tanggung jawab ekologis. Sebagai contoh, (Silitonga & Belo, 2025) menyatakan bahwa konsep
Imago Dei memperkuat tanggung jawab manusia sebagai pengelola ciptaan Allah dan mendorong
upaya konservasi yang lebih berkelanjutan dalam konteks krisis ekologis modern. Studi ini
menekankan pentingnya mengintegrasikan teologi penciptaan ke dalam etika lingkungan Kristen
untuk mendukung pelestarian alam dan keterlibatan gereja dalam advokasi kebijakan ekologis
(Imago Dei as the foundation of Christian ethics in addressing the ecological crisis in Indonesia).

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 147



Artikel lain yang relevan dalam eco-theological anthropology konsep Imago Dei dipahami
tidak hanya sebagai status ontologis manusia, tetapi juga sebagai panggilan etis yang berorientasi
pada tanggung jawab ekologis. (Lala, 2025) mengidentifikasi tiga pendekatan utama dalam
memahami Imago Dei, yakni substansial, relasional, dan fungsional. Pendekatan fungsional
secara khusus menekankan peran manusia sebagai pemelihara ciptaan, di mana tanggung jawab
ekologis dipahami sebagai ekspresi konkret dari citra Allah dalam diri manusia. Dengan
demikian, pemeliharaan lingkungan bukanlah isu tambahan, melainkan bagian integral dari
identitas manusia menurut iman Kristen.

Era digital memperluas cakupan tanggung jawab ekologis tersebut. Teknologi digital tidak
dapat dipisahkan dari konteks ekologis karena infrastruktur digital membutuhkan energi dan
material yang signifikan. Hal ini menuntut refleksi etis bahwa aktivitas digital harus
mempertimbangkan dampak ekologisnya. (Hermanto, 2025) dalam kajian teologis tentang Al
menunjukkan bahwa perkembangan teknologi seperti kecerdasan buatan menimbulkan
pertanyaan tentang batas-batas antropologis dan tanggung jawab manusia dalam menghadapi
entitas digital, sekaligus menegaskan bahwa karya cipta manusia tetap harus berakar pada
pemahaman teologis yang menghormati martabat dan peran manusia sebagai pengelola ciptaan.

Selain itu, Imago Dei dalam konteks digital juga dipahami sebagai panggilan moral untuk
memperjuangkan keadilan sosial dan ekologis di dunia maya. Bagaimana kita mengatur platform
digital, penggunaan data, dan teknologi harus mencerminkan prinsip tanggung jawab dan
kepedulian terhadap kehidupan secara menyeluruh, bukan semata efisiensi atau keuntungan
teknologi. Sejauh ini, literatur kontemporer menunjukkan bahwa tanggung jawab ekologis bukan
sekadar persoalan technosentris, tetapi terintegrasi dengan etika teologis yang komprehensif, di
mana I/mago Dei menjadi dasar normatif untuk mengarahkan praktik teknologi digital yang
berkelanjutan. (Lugu & Bahtera, 2025) menekankan bahwa perkembangan kecerdasan buatan dan
sistem digital menuntut pemahaman Imago Dei yang bersifat etis dan relasional, di mana manusia
tetap bertanggung jawab atas dampak teknologi yang diciptakannya. Tanggung jawab ini menjadi
semakin signifikan ketika infrastruktur digital bergantung pada konsumsi energi dan eksploitasi
sumber daya alam, sehingga penggunaan teknologi digital juga harus dipertimbangkan dalam
kerangka tanggung jawab ekologis manusia sebagai penjaga ciptaan.

Imago Dei berfungsi sebagai prinsip teologis yang menghubungkan martabat manusia
dengan tanggung jawab ekologis dalam peradaban digital. Manusia dipanggil bukan hanya
sebagai pengguna teknologi, tetapi sebagai penjaga ciptaan yang mempertimbangkan dampak
ekologis dan sosial dari tindakan digital mereka, menjadikan etika teknologi sebagai bagian tak
terpisahkan dari tanggung jawab ekologis teologis. Manusia bertanggung jawab tidak hanya atas
tindakannya terhadap alam, tetapi juga atas hasil imajinasi dan kreativitas digital yang membentuk
relasi ekologis (Moltmann, 2012)

Implikasi Teologis Tanggung Jawab Ekologis di Era Digital

Gereja harus memahami dirinya sebagai bagian dari komunitas ekologis. Gereja tidak
hanya hadir untuk keselamatan manusia, tetapi juga memiliki tanggung jawab profetis terhadap
seluruh ciptaan. Gereja memiliki tanggung jawab moral dan spiritual untuk terlibat aktif dalam

148 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



upaya pelestarian lingkungan. Gereja dipandang sebagai komunitas ekologis yang terpanggil
untuk memperluas perannya dari sekadar respons pastoral menjadi sebuah identitas ekologis yang
integral dalam kehidupan iman” (Setyawan, 2021). Perspektif ini menegaskan bahwa kepedulian
ekologis bukan agenda tambahan gereja, melainkan bagian dari identitas teologisnya.

Gereja dipanggil untuk menjadi suara kenabian di tengah krisis iklim dengan
mengintegrasikan spiritualitas dan kesadaran ekologis termasuk dalam praktik digital. Panggilan
kenabian tersebut mengafirmasi bahwa Gereja dipanggil untuk mengambil peran etis yang aktif,
yakni mengkritisi dan menilai secara moral struktur-struktur sosial, ekonomi, dan budaya yang
bertentangan dengan kelestarian ciptaan. Integrasi spiritualitas dan kesadaran ekologis dalam
praktik digital menandai pergeseran penting dalam model pewartaan Gereja. (Kiaking et al., 2025)
menyatakan “ekoteologi mendorong perubahan paradigma dari eksploitasi menuju pemeliharaan
ciptaan melalui pendidikan ekologis, perubahan perilaku, dan tindakan nyata”. Dengan demikian,
gereja berperan sebagai agen transformasi yang membentuk spiritualitas ekologis di tengah
jemaat.

Media digital berfungsi sebagai ruang baru yang membentuk cara manusia membangun
dan menarasikan iman, termasuk relasi dengan Allah, sesama, dan alam ciptaan. Dalam konteks
ini, ruang digital tidak lagi sekadar sarana komunikasi, melainkan telah menjadi ruang hidup yang
mempengaruhi pola berpikir, relasi sosial, dan praksis keimanan umat Kristen (Spadaro, 2014).
Oleh karena itu, gereja tidak dapat memposisikan media digital sebagai medium netral, tetapi
perlu mengambil langkah-langkah deliberatif dalam merancang komunikasi digital yang
mengarah pada transformasi perilaku, bukan sekadar konsumsi konten religius yang pasif
(Setyawan, 2021). Integrasi antara formasi teologis, edukasi ekologis, dan ajakan pada tindakan
nyata menjadi penting agar narasi iman yang disampaikan melalui media digital mampu
membentuk kesadaran ekologis dan mempengaruhi praktik sosial serta kebijakan publik yang
lebih berkeadilan terhadap ciptaan (Leksana, 2025). Dengan demikian, media digital dapat
dipahami sebagai sarana profetis gereja untuk mentransformasikan iman dari sekadar wacana
simbolik menjadi praksis ekologis yang kontekstual dan berdampak.

Pertobatan ekologis di era digital menuntut perubahan cara pandang gereja terhadap
teknologi. Teknologi tidak dapat diposisikan sebagai alat netral, melainkan harus ditempatkan
dalam kerangka etika kasih dan tanggung jawab iman. Hal ini sejalan dengan pandangan
(Leksana, 2025) yang menyatakan bahwa “iman tanpa etika digital hanyalah wacana, dan
teknologi tanpa kasih hanyalah mesin”. Dengan demikian, gereja tidak hanya dituntut untuk
memanfaatkan teknologi secara inovatif, tetapi juga secara etis sebagai wujud nyata dari
pertobatan ekologis dan kesaksian iman Kristen.

Gereja harus benar-benar hadir dalam kehidupan ekologis masyarakat, bukan hanya pada
tataran wacana. Praktik ini melibatkan Gereja dalam pembentukan kesadaran ekologis yang
komprehensif teologis, etis, dan praktikal di tengah jutaan umat yang terhubung melalui ruang
digital dan komunitas nyata. (Leksana, 2025) mengungkapkan “Di masa depan, gereja yang tidak
hijau dan tidak digital mungkin akan kehilangan bahasa Allah yang sedang berbicara melalui
zaman’.

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 149



Implementasi Teologis Tanggung Jawab Ekologis di Era Digital

Teologi pengelolaan (Stewardship) menjelaskan bahwa kepemilikan mutlak atas bumi dan
seluruh isinya adalah milik Allah, Mazmur 24:1: "Tuhanlah yang empunya bumi serta segala
isinya". Sehingga tanggung jawab manusia bersifat delegatif dan etis, bukan otoritatif. Manusia
hanyalah pengelola, bukan pemilik. (Manongga, 2025) menegaskan bahwa stewardship tidak
hanya mengacu pada pengelolaan alam secara administratif, tetapi juga sebagai respons iman yang
membentuk perilaku ekologis nyata di tengah komunitas gereja, pemahaman menekankan bahwa
mandat manusia atas alam harus dimaknai sebagai panggilan iman untuk merawat dan menjaga
kehidupan, bukan untuk mendominasi dan mengeksploitasi.

Pada era industri, relasi ini didominasi oleh logika eksploitasi, di mana alam dipandang
sebagai objek pasif yang dapat diekstraksi demi efisiensi dan pertumbuhan ekonomi. Kritik
terhadap paradigma ini banyak disuarakan dalam kajian ekoteologi kontemporer, yang menilai
bahwa antroposentrisme modern telah berkontribusi pada krisis ekologis global (Conradie, 2017)
Sebaliknya, era digital membuka ruang bagi pendekatan yang lebih partisipatoris dan reflektif, di
mana teknologi dapat digunakan untuk meningkatkan kesadaran ekologis, transparansi, serta
partisipasi manusia dalam pemeliharaan ciptaan.

Landasan biblika mengenai relasi manusia dengan alam secara eksplisit tertuang dalam
Kejadian 2:15. Perspektif biblika tersebut dapat ditelaah lebih mendalam melalui dua istilah
Ibrani kunci, yaitu abad dan shamar. Abad (Mengusahakan) Secara harfiah berarti "bekerja
untuk" atau "melayani". Dalam konteks peribadatan, kata ini juga digunakan untuk "beribadah"
kepada Tuhan. Menunjukkan bahwa kerja fisik manusia di bumi memiliki bobot spiritual yang
setara dengan penyembahan. Shamar (Memelihara): Berarti "menjaga", "melindungi", atau
"mengamati dengan cermat". Kata ini sering digunakan untuk menggambarkan bagaimana Tuhan
menjaga umat-Nya. Jadi, manusia dipanggil untuk menjaga alam dengan kualitas penjagaan yang
bersifat Ilahi.

Pendekatan hermeneutika ekologis yang diusung oleh Norman Habel memberikan cara
pandang baru terhadap Kejadian 2:15. la berargumen bahwa "Taman Eden bukan ladang
produksi, tetapi tempat ibadah; bekerja di dalamnya adalah bentuk liturgi." sehingga tugas
manusia untuk 'mengusahakan dan memelihara' tidak boleh dipahami secara ekonomis-
eksploitatif, melainkan secara liturgis (Habel, 2000). Dari pengertian tersebut manusia tidak
berhak mengeksploitasi alam demi keuntungan pribadi karena statusnya sebagai seorang
pengelola (steward) di tanah milik Tuhan.

Stewardship Ciptaan di Era Digital memperluas ruang partisipasi manusia dalam menjaga
ciptaan, sekaligus membawa risiko eksploitasi baru (Paus Fransiskus, 2015) dalam Laudato Si’
menegaskan bahwa teknologi harus ditempatkan dalam kerangka etika dan tanggung jawab moral.
Ranah digital dan ekologis disebut secara eksplisit karena keduanya merupakan “ruang hidup”
baru dan krusial tempat manusia mengekspresikan kuasa, kreativitas, dan tanggung jawabnya.
Setiap aktivitas manusia sebagai Imago Dei, baik dalam ranah digital maupun ekologis,
semestinya merepresentasikan karakter Allah yang berperan sebagai Pencipta, Pemelihara, dan
Penebus. Mencipta menunjuk pada kreativitas yang bertanggung jawab.

150 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



Dalam dunia digital, kreativitas manusia sebagai Imago Dei tercermin dalam
pengembangan teknologi, konten, dan sistem yang membangun martabat manusia, bukan yang
mereduksinya menjadi objek komodifikasi atau manipulasi. Kreativitas ini, dalam perspektif
teologis, merupakan partisipasi manusia dalam karya Allah sebagai Pencipta, yang harus
diarahkan pada kebaikan bersama dan keutuhan ciptaan, baik dalam ruang digital maupun
ekologis (Moltmann, 2012; Spadaro, 2014). Dimensi pemeliharaan (stewardship) menegaskan
bahwa tanggung jawab manusia tidak berhenti pada inovasi, tetapi mencakup keberlanjutan dan
kepedulian terhadap ekosistem, yang secara ekologis berarti merawat alam, dan secara digital
berarti menjaga ekosistem informasi dari disinformasi, eksploitasi data, serta kekerasan simbolik
yang merusak relasi manusia (Manongga, 2025; Leksana, 2025). Dengan demikian, kreativitas,
pemeliharaan, dan tindakan restoratif sebagai ekspresi Imago Dei menuntut orientasi etis yang
integratif, di mana teknologi digital dan inovasi ekologis diarahkan pada pemulihan relasi antara
manusia, ciptaan, dan Allah, bukan sekadar pada efisiensi atau kemajuan teknologis.

Manusia dipanggil tidak hanya menghindari kerusakan, tetapi juga terlibat aktif dalam
pemulihan memperbaiki relasi yang rusak, menyembuhkan dampak destruktif teknologi, dan
memulihkan lingkungan yang telah dieksploitasi. (Leksana, 2025) berpendapat bahwa, Pertobatan
ekologis di era digital menuntut kesadaran baru, iman tanpa etika digital hanyalah wacana dan
teknologi tanpa kasih hanyalah mesin. Dengan memahami manusia sebagai Imago Dei, setiap
tindakan baik dalam ruang virtual maupun fisik tidak dapat dilepaskan dari dimensi etis dan
teologis. Hanya kasih yang dapat menyelamatkan Antroposen, dan kasih itu kini harus belajar
berbicara dalam bahasa digital (Leksana, 2025). Dunia digital dan ekologis menjadi arena konkret
di mana karakter Allah diwujudkan melalui kreativitas yang membangun, pemeliharaan yang
berkelanjutan, dan tindakan penebusan yang memulihkan.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa konsep /mago Dei memiliki relevansi teologis yang sangat
signifikan dalam merespons krisis ekologis di era teknologi digital. Manusia sebagai gambar
Allah tidak hanya dipahami dalam kerangka martabat ontologis, tetapi terutama sebagai subjek
moral yang dipanggil untuk bertanggung jawab terhadap keutuhan ciptaan. Melalui pendekatan
substansial, relasional, dan fungsional, /mago Dei dipahami secara holistik sebagai identitas
sekaligus panggilan etis yang menuntut pergeseran paradigma dari dominasi antroposentris
menuju penatalayanan relasional yang berorientasi pada pemeliharaan dan pemulihan ciptaan.

Dalam konteks era digital, penelitian ini menunjukkan bahwa teknologi bukanlah ruang
netral yang bebas dari pertimbangan moral dan teologis. Infrastruktur dan aktivitas digital
memiliki dampak ekologis yang nyata, sehingga penggunaan teknologi harus diarahkan oleh
kesadaran etis yang berakar pada identitas manusia sebagai /mago Dei. Teknologi digital, apabila
dikelola secara bertanggung jawab, dapat menjadi sarana untuk memperkuat kesadaran ekologis,
partisipasi dalam pemeliharaan lingkungan, serta praktik keadilan sosial dan ekologis.
Sebaliknya, penggunaan teknologi yang tidak reflektif berpotensi memperdalam krisis ekologis
dan memperlemah relasi manusia dengan Allah, sesama, dan alam ciptaan.

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 151



Implikasi teologis dari temuan ini menempatkan gereja sebagai agen profetis yang
dipanggil untuk mengintegrasikan spiritualitas ekologis ke dalam kehidupan iman dan praktik
digital. Gereja tidak hanya dituntut untuk menyuarakan kepedulian ekologis, tetapi juga untuk
membentuk pola hidup, etika digital, dan praksis komunitas yang mencerminkan mandat
penatalayanan ciptaan. Dengan demikian, pemahaman /mago Dei yang kontekstual dan integratif
menjadi fondasi teologis bagi pertobatan ekologis di era digital, demi terwujudnya shalom dan
keutuhan ciptaan sebagai bagian dari karya pemulihan Allah di dalam Kristus.

DAFTAR PUSTAKA

Budiman, S., Rutmana, K., & Takameha, K. . (2019). PARADIGMA BEREKOTEOLOGI AND
THE ROLE OF BELIEVERS IN NATURE OF CREATION : 1.

Cahyono, D. B. (2021). Eko-Teologi John Calvin: Dasar Kekristenan Dalam Tindakan Ekologi
(Sebuah Respon Kekristenan Terhadap Tindakan Ekologi). Diegesis . Jurnal Teologi, 6(2),
72-88. https://doi.org/10.46933/dgs.vol6i272-88

Conradie, E. . (2017). Redeeming Sin?: Social Diagnostics Amid Ecological Destruction
Religious Ethics and Environmental Challenges. Bloomsbury Academic, 2017.

Fee, G. D. (2009). God’s Empowering Presence: The Holy Spirit in the Letters of Paul.
Hendrickson.

Habel, N. (2000). Reading From The Perspective Of Earth. Sheffield Academic Press Ltd.

Hermanto, Y. P. (2025). Imago Dei and artificial intelligence: A theological inquiry into
personhood and human ontological boundaries. HTS Teologiese Studies / Theological
Studies, 81(1), 1-6. https://doi.org/10.4102/hts.v81i1.10877

Karl, B. (1960). Church Dogmatics: The Doctrine of Creation (E. G. W. Bromiley & T. F.
Torrance (ed.); Vol. IIL,). T&T Clark.

Kiaking, A. E., Arkyanne Paulina Haniko, Jalia Christyanti Darundas, & Jeanne Elyssa Timpua.
(2025). Pastoral Ekologis: Menjaga Ciptaan Sebagai Tanggung Jawab Iman. TENTIRO:
Jurnal Pendidikan Dan Kesehatan, 2(1), 18-28. https://doi.org/10.70420/tentiro.v2i1.137

Lala, I. (2025). Eco-theological anthropology in Christianity : imago Dei and ecological
preservation. 1-8.

Leksana, D. (2025). Eko Teologi Digital Sinergi Teologi, Ekologi, dan Teknologi. PT Dharma
Leksana Media Grup.

Lugu, S., & Bahtera, 1. (2025). Imago Dei di Era Artificial Intelligence : Refleksi Teologis tentang.
3(2), 86-106.

Manongga, J. S. (2025). Stewardship Ekologis Berbasis Alkitab: Integrasi Hermeneutika
Kontekstual dan Doktrin Ineransi. Fidei: Jurnal Teologi Sistematika Dan Praktika, 8(1), 76—
98. https://doi.org/10.34081/fidei.v8il.625

Moltmann, J. (2012). Ethics of Hope. Fortress Press.

Moltmann Jiirgen. (1985). God in Creation: A New Theology of Creation and the Spirit of God.
Fortress Press.

Paus Fransiskus. (2015). Laudato si’: On care for our common home [Ensiklik] (Vol. 32, Issue
3). Libreria Editrice Vaticana.

152 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



Setyawan, Y. B. (2021). The church as an ecological community: Practising eco-ecclesiology in
the ecological crisis of Indonesia. Ecclesiology, 17(1), 91-107.
https://doi.org/10.1163/17455316-bjal0009

Sibagariang, J. stefanus. (2023). IMAGO DEI DAN KECERDASAN BUATAN: MEMBACA
ULANG ANTROPOLOGI KRISTOLOGIS CALVIN DALAM KONTEKS KEPERIBADIAN
DIGITAL. 165-193.

Silitonga, R., & Belo, Y. (2025). Imago Dei as the foundation of Christian ethics in addressing
the ecological crisis in Indonesia. Verbum et Ecclesia, 1-6.

Simatupang, B. V. (2025). Dignitas Manusia dalam Krisis Ekologi Berdasarkan Konsep Imago
Dei dan Ekoteologi. Gorga: Journal of Constructive Theology, 2(1), 19-33.
https://doi.org/10.62926/jct.v2i1.108

Spadaro, A. (2014). Cybertheology: Thinking Christianity in the Era of the Internet. Fordham
University Press.

Sumarno, Y. (2025). Pendidikan Kristiani dalam mewujudkan pembangunan berkelanjutan:
Interseksionalitas pemikiran Dietrich Bonhoeffer tentang relasi sosial-ekonomi. Kurios,
11(1),244-256. https://doi.org/10.30995/kur.v11i1.1034

Van Wiere, G. (2013). Restored to Earth: Christianity and Environmental Crisis. Georgetown
University Press.

Wright, N. T. (2006). Simply Jesus: A New Vision of Who He Was, What He Did, and Why He
Matters. HarperOne.

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan (Edisi Keti). Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 153



