Veritas Lux Mea

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen)

Vol. 8, No. 1 (2026): 168-179

jurnal.sttkn.ac.id /index.php/Veritas

ISSN: 2685-9726 (online), 2685-9718 (print)

Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara

Praktik Wacana Iman di Era Digital: Khotbah Virtual GMIM
Analisis Wacana Kritis Model Norman Fairclough

Juan Rasulivan Hendrik Lasut', Mariam Lidia Mytty Pandean’, Djeinnie Imbang?
Universitas Sam Ratulangi!-
Email: hendriklasut5@gmail.com!

Abstract: This study analyzes the transformation of faith discourse practices in the virtual sermons
of the Christian Evangelical Church in Minahasa (GMIM) amidst the mediatization of religion.
Employing a qualitative method with Norman Fairclough’s Critical Discourse Analysis approach,
this research examines text, discursive practice, and socio-cultural dimensions to reveal power
relations in the digital space. The findings indicate that the linguistic structure of sermons has
significantly shifted to become more persuasive and egalitarian, utilizing synthetic personalization
strategies to establish pseudo-intimacy with the congregation. Sermons are repackaged as
concise, visual, and therapeutic content, adapting to the logic of social media algorithms and
aesthetics. It is concluded that GMIM’s virtual sermons are not merely dogma transmission but
an adaptive strategy reconstructing ecclesiastical authority from hierarchical to more humanist
and motivational to maintain institutional relevance within digital culture.

Keywords: Critical Discourse Analysis, Virtual Sermons, GMIM, Norman Fairclough,
Mediatization of Religion.

Abstrak: Penelitian ini menganalisis transformasi praktik wacana iman dalam khotbah virtual
Gereja Masehi Injili di Minahasa (GMIM) di tengah arus mediatisasi agama. Menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan Analisis Wacana Kritis model Norman Fairclough, studi ini
menelaah dimensi teks, praktik diskursif, dan sosiokultural untuk mengungkap relasi kuasa di
ruang digital. Hasil penelitian menunjukkan bahwa struktur bahasa khotbah mengalami pergeseran
signifikan menjadi lebih persuasif dan egaliter melalui strategi synthetic personalization guna
membangun keintiman semu dengan jemaat. Khotbah dikemas ulang sebagai konten terapeutik
yang ringkas dan visual, menyesuaikan diri dengan logika algoritma serta estetika media sosial.
Disimpulkan bahwa khotbah virtual GMIM bukan sekadar transmisi dogma, melainkan strategi
adaptif yang merekonstruksi otoritas gerejawi dari hierarkis menjadi lebih humanis dan
motivasional demi menjaga relevansi institusi dalam budaya digital.

Kata Kunci: Analisis Wacana Kritis, Khotbah Virtual, GMIM, Norman Fairclough, Mediatisasi
Agama.

PENDAHULUAN

Bahasa merupakan sistem konstruksi komunikatif yang fundamental dalam kehidupan
manusia, dirancang untuk memfasilitasi transmisi makna antarindividu dalam suatu komunitas
tutur. Fungsi utama bahasa tidak sekadar sebagai alat komunikasi, tetapi juga sebagai instrumen
sosial yang memungkinkan terjadinya interaksi dan pembentukan perilaku dalam Masyarakat

168 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)


mailto:hendriklasut5@gmail.com1

((Eriyanto 2001). Namun, lanskap interaksi sosial ini mengalami transformasi radikal seiring
dengan perkembangan era digital dan Revolusi Industri 4.0, yang secara signifikan mengubah pola
hubungan antara institusi keagamaan dan jemaatnya. Komunikasi transendental yang dahulu
bergantung pada pertemuan fisik di ruang sakral, kini bermigrasi ke ruang virtual, sebuah
fenomena yang dikenal sebagai mediatisasi agama. Dalam konteks ini, media tidak lagi berfungsi
sebagai saluran netral, melainkan berperan aktif dalam membentuk dan merekonstruksi wacana
keagamaan itu sendiri (Campbell and Tsuria 2021).

Gereja Masehi Injili di Minahasa (GMIM), sebagai salah satu institusi gereja terbesar di
wilayah Minahasa, merespons pergeseran zaman ini dengan langkah adaptif, terutama ketika
pandemi Covid-19 membatasi interaksi tatap muka. GMIM memanfaatkan teknologi komunikasi
berbasis media sosial untuk memastikan pelayanan misi tetap berjalan (Handreas, 2018). Akan
tetapi, adaptasi ini menghadirkan ketegangan baru antara substansi teologis dan logika media
(media logic). Khotbah yang sebelumnya menjadi medium otoritatif utama, kini harus bersaing
dengan beragam konten digital lain, memunculkan tuntutan untuk menyesuaikan bentuk dan
substansi penyampaiannya agar tetap menarik minat audiens (Hjarvard, 2008). Akibatnya, aspek
estetika digital seperti kualitas visual dan durasi yang ringkas sering kali mendominasi, berpotensi
menggeser kedalaman substansi teologis demi memenuhi selera pasar digital.

Dalam perspektif Analisis Wacana Kritis (AWK), fenomena khotbah virtual ini tidak dapat
dipandang sebagai praktik komunikasi yang bebas nilai. Setiap wacana senantiasa terkait dengan
konteks sosial politik dan berperan sebagai medium utama bagi reproduksi kekuasaan serta
ideologi (Dijk 1997). Khotbah virtual menjadi arena di mana identitas pendeta dan jemaat dibentuk
ulang, serta relasi kuasa dinegosiasikan di tengah gempuran algoritma media sosial. Oleh karena
itu, diperlukan kajian kritis untuk mengungkap dimensi ideologis yang tersembunyi di balik
praktik wacana keimanan yang telah terdigitalisasi ini.

Realitas praktik wacana ini menjadi semakin kompleks ketika ditinjau dari sisi relasi kuasa.
Dalam ibadah konvensional, hierarki antara pendeta (subjek otoritatif) dan jemaat (objek resipien)
sangat jelas dan kaku. Namun, dalam ekosistem digital, hierarki ini menjadi cair. Jemaat memiliki
akses untuk membandingkan satu pengkhotbah dengan pengkhotbah lain dari berbagai belahan
dunia, memberikan komentar langsung, atau bahkan mengkritik konten khotbah secara terbuka
(Teguh Arif Romadhon 2021). Otoritas pendeta GMIM kini tidak lagi semata-mata legitimasi
institusional, tetapi juga ditentukan oleh performativitas digital mereka. Fenomena inilah yang
menuntut kajian mendalam menggunakan pisau analisis yang tajam untuk membongkar apa yang
sebenarnya terjadi di balik teks khotbah virtual tersebut. Apakah teknologi hanya menjadi alat
bantu, ataukah ia telah menjadi ideologi baru yang mendikte bagaimana iman itu harus
dibahurukan?

Penelitian-penelitian terdahulu telah banyak mengupas relasi antara bahasa, media, dan
kekuasaan, namun masih menyisakan celah epistemologis yang signifikan, terutama dalam
konteks kekristenan di Indonesia Timur. Sebagai contoh, studi yang dilakukan oleh (Wahab
n.d.)dengan judul "Amnalisis Wacana Kritis pada Pemberitaan kumparan.com dan
ArrahmahNews.com" telah berhasil membedah bagaimana ideologi media massa bermain dalam
pembingkaian (framing) isu penolakan pengajian. Penelitian ini sangat baik dalam menunjukkan
bagaimana kognisi sosial wartawan mempengaruhi teks berita, namun fokusnya terbatas pada teks
jurnalistik dan polarisasi ideologi Islam, yang tentu memiliki karakteristik berbeda dengan teks
homiletika (khotbah) Kristen yang memiliki dimensi pastoral.

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 169



Dalam ranah yang lebih mendekati wacana keagamaan, penelitian (Saadah n.d.) mengenai
"Wacana Aurat dalam Tafsir Amaly” dan penelitian (Ahmad Muhammad Rohmatal Lil Alamin
2023) pada situs NU Online memberikan kontribusi penting dalam melihat bagaimana teks agama
ditafsirkan ulang untuk merespons isu sosial seperti gender dan pluralisme. Saadah menyoroti
pergeseran makna teologis akibat konstruksi patriarki, sementara Alamin melihat bagaimana
wacana keagamaan digunakan untuk kontra-radikalisasi. Meskipun keduanya menyentuh aspek
agama, objek materialnya adalah teks tafsir tertulis dan artikel website, bukan orasi lisan yang
dimediasi video seperti khotbah virtual. Selain itu, konteks teologi Islam yang menjadi basis kedua
penelitian tersebut memiliki struktur epistemologi yang berbeda dengan teologi Kristen Protestan
yang dianut GMIM.

Penelitian terbaru dari (Wardani 2025) berjudul "Resistensi Zakiah Daradjat terhadap
Domestikasi Perempuan" juga menarik untuk dicermati sebagai state of the art. Penelitian ini
menunjukkan bagaimana seorang tokoh agama perempuan menggunakan otoritasnya untuk
hal penggunaan otoritas agama, namun konteksnya adalah perlawanan gender dalam literatur
buku, bukan adaptasi institusional gereja dalam ruang digital.

Keunggulan artikel ini terletak pada penggunaan pendekatan Tiga Dimensi Norman
Fairclough yang dioperasionalisasikan secara ketat untuk membedah fenomena tersebut. Model
Fairclough dipilih karena keunggulannya dalam melihat bahasa bukan sebagai entitas otonom,
melainkan sebagai praktik sosial yang dialektis. Pertama, pada dimensi mikro (teks), artikel ini
akan menganalisis secara linguistik bagaimana pilihan kata (diksi), metafora, dan struktur retorika
pendeta GMIM berubah saat berbicara di depan kamera dibandingkan di mimbar fisik. Apakah
penggunaan kata sapaan, intonasi, dan kutipan ayat mengalami penyederhanaan? Kedua, pada
dimensi meso (praktik wacana), artikel ini menelaah proses produksi dan konsumsi khotbah
tersebut. Bagaimana tim multimedia gereja menyunting video, menambahkan efek visual, dan
bagaimana jemaat mengaksesnya (apakah sambil melakukan aktivitas lain, atau secara khusyuk)
menjadi bagian integral dari analisis. Hal ini menunjukkan bagaimana khotbah diproduksi
layaknya sebuah "produk" media. Ketiga, pada dimensi makro (praktik sosiokultural), artikel ini
menghubungkan temuan tekstual tersebut dengan konteks sosial masyarakat Minahasa yang
sedang berubah. Bagaimana hegemoni teknologi informasi dan budaya instan mempengaruhi cara
beragama orang Minahasa? Apakah terjadi sekularisasi terselubung melalui digitalisasi ibadah ini?

Permasalahan yang diangkat dalam penelitian ini bukan sekadar masalah teknis penyiaran,
melainkan masalah ideologis dan teologis. Ketika medium berubah, pesan pun berpotensi berubah
(the medium is the message). Jika gereja tidak menyadari pergeseran wacana ini, terdapat risiko
bahwa jemaat hanya akan menjadi konsumen konten rohani yang pasif, bukan pelaku firman yang
aktif. Khotbah virtual berpotensi mereduksi relasi personal "Bapa-Anak" menjadi relasi
transaksional "Penyedia Konten-Subscriber". Oleh karena itu, analisis kritis diperlukan untuk
memberikan alarm kesadaran bagi institusi gereja maupun akademisi linguistik.

Berdasarkan paparan latar belakang dan tinjauan kritis tersebut, tujuan pembahasan dalam
artikel ini dirumuskan untuk menjawab tiga persoalan fundamental. Pertama, untuk
mendeskripsikan dan menganalisis struktur tekstual khotbah virtual GMIM yang
merepresentasikan  adaptasi  bahasa iman terhadap logika media. Kedua, untuk
menginterpretasikan bagaimana praktik wacana (produksi dan konsumsi) khotbah virtual
membentuk relasi kuasa baru antara pendeta dan jemaat di era digital. Dan ketiga, untuk

170 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



menjelaskan implikasi sosiokultural dari transformasi wacana ini terhadap kehidupan beriman
masyarakat Minahasa dalam bingkai teologi kontekstual.

Penelitian ini menawarkan perspektif baru yang mengisi celah di antara studi linguistik
kritis dan praktik teologi kontemporer. Jika penelitian-penelitian sebelumnya lebih banyak
berkutat pada analisis teks tertulis atau wacana keagamaan dalam media massa umum, artikel ini
justru masuk ke jantung khotbah virtual lisan (audio-visual) dalam tradisi Gereja Masehi Injili di
Minahasa (GMIM). Kebaruan yang paling signifikan terletak pada penggunaan pisau analisis Tiga
Dimensi Norman Fairclough untuk membongkar bagaimana "logika media" secara diam-diam
telah meredefinisi struktur iman.

Penlitian ini melampaui sekadar teknis penyiaran ibadah; penelitian ini mengungkap
fenomena pergeseran otoritas di mana pendeta kini tidak lagi berdiri sebagai subjek hierarkis yang
kaku, melainkan harus berkompetisi dalam pasar konten digital. Dengan mengambil lokus pada
masyarakat Minahasa, penelitian ini berhasil memetakan adanya risiko transisi hubungan rohani
dari yang bersifat komunal-transendental menjadi hubungan transaksional antara "kreator konten"
dan "pelanggan" (subscriber). Inilah kontribusi orisinal yang ditawarkan: sebuah peringatan kritis
mengenai bagaimana teknologi digital bukan sekadar alat bantu, melainkan sebuah ideologi baru
yang mampu mengubah esensi teologi praktika di Indonesia Timur.

Melalui penelitian ini, diharapkan akan lahir pemahaman baru bahwa digitalisasi agama
bukan sekadar pemindahan tempat ibadah, melainkan sebuah transformasi wacana yang kompleks
yang menuntut kedewasaan literasi digital dan ketajaman teologis. Artikel ini hadir sebagai upaya
akademis untuk menjembatani kesenjangan antara studi linguistik kritis dan studi teologi praktika,
memberikan sumbangsih bagi pelestarian esensi iman di tengah arus deras modernitas yang tak
terbendung.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Penulis memilih pendekatan kualitatif
karena pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam
tentang bagaimana nilai-nilai keimanan direpresentasikan, otoritas institusional dipertahankan,
dan bagaimana media digital mentransformasi praktik wacana keagamaan (Miles, Huberman, dan
Saldana 2013).

Adapun analisis dalam penelitian ini dilakukan secara induktif, dimulai dari pengumpulan
bahan yang komprehensif melalui transkrip verbal khotbah virtual GMIM dan data interaksi digital
jemaat. Selanjutnya, penulis menganalisis pola-pola lingual dan diskursif yang muncul, kemudian
mengelompokkan data tersebut untuk mengidentifikasi dimensi teks (mikro), praktik diskursif
(meso), dan praktik sosio-kultural (makro) yang relevan dengan rumusan masalah(Fairclough
2003). Setelah seluruh data dianalisis melalui kerangka Analisis Wacana Kritis model Norman
Fairclough, penulis menyusunnya dalam bentuk naratif yang jelas dan sistematis sesuai dengan
struktur penulisan ilmiah. Metode penelitian ini membantu penulis untuk mendapatkan sudut
pandang yang holistik dan terperinci tentang dinamika mediatisasi agama di lingkungan GMIM,
sehingga pada akhirnya dapat memberikan kontribusi yang berharga bagi pemahaman mengenai
relasi kuasa, ideologi, dan penguatan iman dalam ruang digital.

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 171



HASIL DAN PEMBAHASAN
Struktur Bahasa dalam khotbah virtual GMIM

Dalam bagian ini peneliti menguraikan temuan penelitian secara komprehensif mengenai
struktur bahasa dalam khotbah virtual Gereja Masehi Injili di Minahasa (GMIM) serta pembahasan
mendalam atas temuan tersebut. Analisis dilakukan dengan membedah wacana melalui kerangka
kerja Analisis Wacana Kritis (AWK) Norman Fairclough yang memandang bahasa tidak sekadar
sebagai alat komunikasi statis, melainkan sebagai praktik sosial yang dinamis dan dialektis.
Melalui tiga dimensi analisis tekstual, praktik diskursif, dan praktik sosio-kultural pembahasan ini
menyingkap bagaimana struktur bahasa khotbah tidak hanya berfungsi mentransmisikan doktrin
teologis, tetapi juga beroperasi sebagai mekanisme adaptasi institusi gereja dalam menghadapi
logika media digital yang serba cepat, visual, dan partisipatoris. Dalam kerangka AWK, setiap teks
dipandang sebagai jejak dari proses produksi yang dipengaruhi oleh relasi kuasa dan konteks sosial
yang melingkupinya, sehingga analisis ini akan bergerak dari mikro (teks) menuju makro (konteks
sosial) (Fairclough 2003).

Pada dimensi tekstual atau analisis mikro, temuan penelitian menunjukkan adanya
transformasi signifikan pada struktur bahasa khotbah ketika berpindah dari mimbar fisik ke ruang
virtual. Salah satu karakteristik yang paling menonjol adalah terjadinya hibriditas leksikal, yaitu
percampuran strategis antara laras bahasa teologis yang sakral dengan gaya bahasa percakapan
yang kasual. Dalam data yang dianalisis, pengkhotbah secara konsisten mempertahankan
terminologi doktrinal yang kaku seperti "kebenaran Firman", "hakikat kehidupan", dan "Tri Tugas
Gereja". Penggunaan istilah-istilah ini bukan tanpa alasan, sebab institusi sering menggunakan
kosa kata khusus untuk merawat batas-batas otoritas dan identitas mereka di ruang publik
(Fairclough 2013). Dalam konteks ini, bahasa teologis baku berfungsi sebagai penanda bahwa
meskipun konten tersebut tayang di media sosial yang profan, ia tetaplah produk institusi gereja
yang memegang otoritas kebenaran dogmatis yang tidak bisa diganggu gugat.

Namun, otoritas yang kaku tersebut segera dinegosiasikan melalui strategi
conversationalization atau pembahasaan layaknya percakapan sehari-hari. Pengkhotbah kerap
menggunakan sapaan langsung yang sangat personal seperti "Saudaraku", "Teman-teman", atau
bahkan bentuk sapaan lisan yang tertranskripsi secara unik seperti "Sudara kumari". Penggunaan
sapaan ini menciptakan ilusi keintiman atau yang dikenal sebagai synthetic personalization, di
mana pengkhotbah seolah-olah berbicara secara privat kepada setiap individu yang menatap layar
ponsel, padahal komunikasi tersebut bersifat massal dan satu arah (Fairclough 2003). Strategi ini
sangat krusial dalam ekosistem digital, sebab bahasa yang terlalu formal dan berjarak berpotensi
membuat audiens melakukan scrolling atau mengabaikan konten tersebut. Dengan memadukan
otoritas teologis dan keintiman personal, bahasa khotbah virtual berhasil membangun jembatan
emosional yang menjaring atensi jemaat di tengah riuhnya informasi digital yang terus mengalir.

Selain aspek leksikal, analisis sintaksis menyoroti adanya ekonomi bahasa yang ketat
sebagai respons terhadap keterbatasan durasi platform. Berbeda dengan khotbah konvensional
yang memiliki ruang luas untuk elaborasi argumen, khotbah virtual khususnya dalam format video
pendek didominasi oleh kalimat-kalimat imperatif atau kalimat perintah. Struktur kalimat seperti
"Ingatlah", "Jangan takut", "Carilah Tuhan", dan "Tetaplah setia" muncul dengan frekuensi tinggi,
menggantikan struktur kalimat majemuk bertingkat yang rumit. Dominasi modus imperatif ini
mengindikasikan pergeseran fungsi bahasa dari fungsi informatif-argumentatif menjadi fungsi
instruktif-pragmatis. Jemaat tidak lagi diajak untuk menelusuri alur logika teologis yang
kompleks, melainkan langsung didorong pada tindakan praktis atau aplikasi iman. Hal ini sejalan

172 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



dengan pandangan bahwa media baru menuntut penyederhanaan pesan agar sesuai dengan rentang
perhatian (attention span) audiens yang semakin singkat (Hjarvard 2008). Bahasa menjadi lebih
ringkas, padat, dan berorientasi pada aksi, mencerminkan adaptasi teologi terhadap ritme
kehidupan masyarakat jaringan yang serba cepat.

Lebih jauh lagi, struktur bahasa khotbah virtual GMIM sangat mengandalkan kekuatan
retorika visual melalui penggunaan metafora dan gaya bahasa hiperbola. Karena media digital
berbasis audio-visual, bahasa yang digunakan harus mampu memancing imajinasi visual jemaat.
Temuan data memperlihatkan penggunaan metafora konkret seperti "hidup sebagai jalan yang
berlubang" atau "iman sebagai lampu yang menyala". Metafora-metafora ini berfungsi
menyederhanakan konsep teologis abstrak menjadi gambaran yang mudah dicerna oleh indra
(Foucault 2013). Bersamaan dengan itu, penggunaan hiperbola atau pernyataan yang melebih-
lebihkan, seperti "Tuhan tidak pernah sedetik pun terlambat" atau "mukjizat yang pasti terjadi",
berfungsi memberikan kepastian absolut atau reassurance bagi jemaat. Dalam analisis psikologi
audiens, gaya bahasa yang dramatis dan penuh kepastian ini sangat efektif sebagai mekanisme
manajemen kecemasan bagi individu yang hidup dalam ketidakpastian, di mana media agama
sering kali berfungsi sebagai ruang pelarian yang menawarkan stabilitas di tengah dunia yang cair
(Campbell and Tsuria 2021). Beranjak ke dimensi praktik diskursif atau level meso, analisis
menyoroti bagaimana proses produksi, distribusi, dan konsumsi teks khotbah membentuk wacana
keimanan. Dalam aspek produksi, terlihat jelas bahwa khotbah virtual bukan lagi murni hasil
kontemplasi teologis pendeta semata, melainkan produk kolaborasi yang melibatkan intervensi
teknologi dan logika algoritma. Adanya kesalahan transkripsi otomatis atau penyuntingan yang
memotong jeda napas menunjukkan bahwa teks telah mengalami mediatisasi. Pendeta dan tim
multimedia harus melakukan seleksi ketat terhadap konten, membuang bagian-bagian liturgis yang
dianggap kurang "menjual" atau membosankan, demi mengejar efisiensi durasi. Proses produksi
ini menegaskan bahwa otoritas pesan agama kini harus berkompromi dengan batasan teknis
platform, di mana "waktu" adalah komoditas yang paling berharga dan logika media mulai
mendikte bentuk penyampaian pesan agama (Hjarvard 2008).

Pola distribusi dan konsumsi wacana juga memperlihatkan dinamika yang menarik. Khotbah
didistribusikan dengan orientasi pada viralitas, menggunakan hook atau kalimat pembuka yang
provokatif untuk menahan atensi audiens. Di sisi penerima, jemaat tidak mengonsumsi teks ini
secara pasif. Kolom komentar yang dipenuhi kata "Amin", emoji tangan terkatup, dan ungkapan
syukur menjadi bukti adanya partisipasi liturgis virtual. Jemaat menjadikan ruang komentar
sebagai altar digital untuk merespons pesan khotbah, mengubah konsumsi konten menjadi ritual
ibadah partisipatoris. Fenomena ini menunjukkan bahwa bahasa khotbah berhasil mengaktitkan
keterlibatan jemaat, meskipun interaksi tersebut dimediasi oleh layar dan algoritma. Konsumsi
khotbah ini sering kali bersifat terapeutik, di mana jemaat mencari penguatan hati dan motivasi
harian, alih-alih pendalaman doktrin yang berat, sebuah fenomena yang umum terjadi dalam
praktik agama digital (Campbell and Tsuria 2021).

Pada dimensi terakhir yaitu praktik sosio-kultural atau level makro, struktur bahasa khotbah
virtual GMIM merefleksikan pertarungan ideologis dan relasi kuasa. Secara konsisten, wacana
yang dibangun melanggengkan ideologi teosentrisme mutlak. Melalui analisis transitivitas, Tuhan
selalu ditempatkan sebagai Aktor Utama atau subjek aktif yang memegang kendali penuh,
sementara manusia digambarkan sebagai objek yang pasif, terbatas, dan sangat bergantung. Narasi
tentang "tangan Tuhan yang menopang" atau "kuasa Allah yang menyelesaikan masalah"
menegasikan agensi manusia. Konstruksi bahasa ini secara ideologis berfungsi untuk menanamkan

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 173



kesadaran akan ketidakberdayaan manusia di hadapan Yang Ilahi, yang pada gilirannya
memperkuat posisi gereja sebagai institusi mediator yang sangat dibutuhkan untuk mengakses
kuasa tersebut

Selain itu, wacana khotbah juga menyiratkan ideologi kepatuhan bersyarat melalui logika
transaksional yang halus. Meskipun menekankan kasih Tuhan, struktur wacana sering kali
menggunakan pola implikasi "jika-maka": jika ingin ditolong, maka harus taat; jika ingin diberkati,
maka harus hidup kudus. Imperatif untuk "mencari Tuhan" bukan sekadar himbauan moral,
melainkan prasyarat mutlak untuk kelangsungan hidup spiritual dan fisik. Bahasa digunakan
sebagai alat kontrol sosial (social control) untuk mendisiplinkan tubuh dan perilaku jemaat agar
tetap sejalan dengan norma institusi. Di sisi lain, terjadi pula fenomena pasarisasi wacana agama,
di mana pesan-pesan teologis dikemas ulang dengan bahasa motivasi yang populer agar lebih dapat
diterima oleh pasar digital. Pendeta tidak lagi hanya tampil sebagai nabi yang menegur, tetapi juga
sebagai konsultan kehidupan (life coach) yang menawarkan solusi praktis, sebuah adaptasi
strategis untuk mempertahankan relevansi gereja di tengah kompetisi ideologi sekuler (Fairclough
2003).

Representasi Nilai Keimanan Melalui Penggunaan Bahasa

Analisis terhadap representasi nilai keimanan dalam khotbah virtual GMIM menyingkap
bagaimana konsep-konsep abstrak teologis seperti iman, pengharapan, dan kasih dikonstruksi
ulang melalui praktik bahasa di ruang digital. Dalam perspektif Analisis Wacana Kritis, bahasa
tidak pernah netral dalam merepresentasikan realitas; sebaliknya, pilihan leksikon, struktur
gramatika, dan gaya retoris yang digunakan pengkhotbah berfungsi secara ideologis untuk
membingkai bagaimana jemaat seharusnya memahami dan mempraktikkan iman mereka di tengah
konteks masyarakat jaringan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa representasi nilai keimanan
dalam khotbah virtual tidak hanya bersifat dogmatis, tetapi juga adaptif terhadap logika media
yang menuntut visualisasi dan dampak emosional instan.

Nilai Iman (Faith) dalam wacana khotbah virtual secara konsisten direpresentasikan melalui
struktur kalimat imperatif dan modalitas deontik yang kuat. Analisis tekstual menunjukkan
dominasi penggunaan kata kerja perintah seperti "percayalah", "serahkanlah", dan "tetaplah setia"
yang menuntut respons aktif dari jemaat. Konstruksi sintaksis ini membingkai iman bukan sebagai
konsep teoretis semata, melainkan sebagai tindakan kepatuhan mutlak terhadap otoritas Ilahi di
tengah ketidakpastian situasi. Penggunaan modalitas "harus" dan "wajib" dalam frasa seperti "kita
harus mengandalkan Tuhan" menegaskan bahwa iman adalah satu-satunya opsi logis yang tersedia
bagi manusia yang terbatas (Fairclough, 2003). Secara ideologis, representasi ini memperkuat
posisi institusi gereja sebagai pemegang otoritas yang berhak mendefinisikan parameter kepatuhan
tersebut. Dalam ruang digital yang cair di mana kebenaran sering kali menjadi relatif, bahasa
imperatif ini berfungsi memberikan jangkar kepastian dogmatis yang dibutuhkan jemaat untuk
menavigasi kehidupan sehari-hari.

Selanjutnya, nilai Pengharapan (Hope) direpresentasikan secara visual dan dramatis melalui
penggunaan metafora krisis dan pemulihan. Pengkhotbah secara strategis menggunakan "metafora
krisis" dengan leksikon alam yang destruktif, seperti "badai kehidupan", "ombak persoalan”, atau
"lembah kekelaman", untuk menggambarkan realitas penderitaan manusia. Strategi retoris ini
kemudian dikontraskan dengan "metafora pengharapan" yang bersifat solutif, seperti "cahaya di
ujung terowongan", "pelangi sehabis hujan", atau "fajar yang merekah". Penggunaan metafora ini
tidak hanya berfungsi estetis untuk memperindah bahasa khotbah, tetapi juga beroperasi sebagai

174 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



mekanisme kognitif yang membantu jemaat memvisualisasikan konsep abstrak tentang masa
depan (Eriyanto, 2001). Dengan membingkai pengharapan sebagai kepastian visual yang akan
datang, wacana khotbah mentransformasi kecemasan eksistensial jemaat menjadi optimisme
teologis. Dalam konteks mediatisasi agama, bahasa pengharapan ini dikomodifikasi menjadi
konten terapeutik yang menawarkan kenyamanan psikologis instan bagi audiens yang rentan
(Campbell and Tsuria 2021).

Sementara itu, nilai Kasih (Love) dan persekutuan mengalami rekontekstualisasi makna
melalui adaptasi leksikon digital. Konsep kasih yang secara tradisional dimaknai sebagai
kehadiran fisik dan pelayanan langsung, kini direpresentasikan melalui istilah-istilah teknis
budaya partisipatoris seperti "saling mendoakan di kolom komentar", "berbagi (share) berkat", dan
"menjangkau jiwa secara online". Munculnya istilah "jemaat virtual" dan "altar digital"
menandakan pergeseran representasi persekutuan yang tidak lagi dibatasi oleh dinding gereja,
melainkan diikat oleh konektivitas jaringan. Bahasa yang digunakan mengonstruksi ulang makna
kasih menjadi solidaritas digital, di mana tindakan "mengirimkan tanda hati" atau "mengetik
Amin" divalidasi sebagai ekspresi kasih persaudaraan yang sah secara teologis. Hal ini
mencerminkan adaptasi gereja dalam mempertahankan relevansi nilai komunalnya di tengah
kultur individualisme digital, sekaligus menegaskan bahwa teknologi dapat diadopsi untuk
memperluas jangkauan misi kasih Allah tanpa kehilangan esensi spiritualnya (Hjarvard 2008).

Secara keseluruhan, representasi nilai keimanan dalam khotbah virtual GMIM menunjukkan
bekerjanya dialektika antara tradisi dan modernitas. Bahasa digunakan secara kreatif untuk
mempertahankan esensi doktrin Kristen sambil menyesuaikan bentuk penyampaiannya dengan
gramatika media baru. Nilai iman dikonstruksi sebagai kepatuhan, pengharapan sebagai visualisasi
masa depan, dan kasih sebagai konektivitas digital. Melalui praktik wacana ini, GMIM tidak hanya
mentransmisikan pesan agama, tetapi juga mereproduksi identitasnya sebagai institusi yang
responsif terhadap zaman, yang mampu menerjemahkan nilai-nilai kekal ke dalam bahasa yang
dipahami oleh generasi digital.

Media Digital Memengaruhi Penyampaian Khotbah

Analisis terhadap praktik wacana khotbah virtual GMIM menegaskan bahwa media digital
tidak sekadar berperan sebagai saluran distribusi yang netral, melainkan bertindak sebagai agen
aktif yang memodifikasi struktur, isi, dan cara penyampaian pesan keagamaan. Fenomena ini
memvalidasi teori mediatisasi agama, di mana logika media termasuk batasan durasi, visualitas,
dan algoritma mulai mendikte logika institusi agama (Hjarvard, 2008). Dalam temuan penelitian,
terlihat jelas bahwa "mimbar" telah bergeser dari ruang fisik yang sakral menjadi ruang layar yang
profan, memaksa pengkhotbah untuk melakukan negosiasi ulang terhadap otoritas dan gaya
komunikasi mereka agar sesuai dengan "afordansi teknis" atau kemampuan dan batasan yang
dimiliki oleh platform media sosial.

Pengaruh paling signifikan dari media digital terhadap penyampaian khotbah terletak pada
komodifikasi waktu dan fragmentasi pesan. Berbeda dengan ibadah konvensional di mana jemaat
terikat dalam ruang dan waktu yang khusyuk, audiens digital mengonsumsi konten di tengah
distradiksi notifikasi dan arus informasi yang cepat. Akibatnya, pengkhotbah dipaksa untuk
mengadopsi struktur "mikro-homili" atau khotbah pendek yang padat. Analisis wacana
menunjukkan hilangnya elemen-elemen diskursif yang dianggap lambat, seperti pembacaan ayat
yang panjang atau jeda reflektif, digantikan oleh gaya penyampaian yang cepat (fast-paced) dan
to-the-point. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa dalam ekosistem digital, atensi adalah mata

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 175



uang yang paling berharga, sehingga pesan agama harus dikemas dalam format yang "snackable"
atau mudah dikonsumsi dalam sekali telan agar tidak ditinggalkan oleh audiens (Campbell, 2012).
Implikasi teologis dari perubahan ini adalah terjadinya reduksi kedalaman doktrin; kompleksitas
teologi sering kali disederhanakan menjadi slogan-slogan motivasional demi memenuhi tuntutan
durasi platform.

Selain aspek durasi, media digital juga mengubah penyampaian khotbah menjadi sebuah
performa visual. Dalam analisis dimensi tekstual, ditemukan bahwa bahasa verbal dalam khotbah
virtual sangat bergantung pada dukungan elemen non-verbal, seperti kontak mata yang intens
dengan lensa kamera, gestur tangan yang ekspresif, dan penggunaan teks grafis di layar.
Pengkhotbah tidak lagi hanya didengar suaranya (auditori), tetapi harus "terlihat" meyakinkan
secara visual. Hal ini menciptakan apa yang disebut oleh (Sheyholislami n.d.) sebagai estetika
wacana, di mana gaya penyampaian menjadi sama pentingnya atau bahkan lebih penting daripada
substansi pesan itu sendiri. Tekanan untuk tampil menarik secara visual ini mengubah peran
pendeta menjadi performer di panggung digital. Jika khotbah tradisional mengandalkan otoritas
karismatik yang inheren pada jabatan pendeta, khotbah virtual menuntut kemampuan teknis untuk
mengelola impresi di depan kamera, menjadikan "kualitas produksi" sebagai indikator baru bagi
kredibilitas pesan rohani di mata jemaat digital(Sluys, Lewison, and Flint 2006)

Lebih jauh lagi, algoritma media sosial memengaruhi penyampaian khotbah melalui
mekanisme umpan balik (feedback loop) yang instan berupa likes, comments, dan shares.
Pengkhotbah, sadar atau tidak, mulai menyesuaikan materi khotbah mereka dengan topik-topik
yang memiliki potensi viralitas tinggi atau engagement yang besar. Temuan menunjukkan adanya
kecenderungan untuk mengangkat tema-tema yang menyentuh emosi atau isu-isu populer yang
sedang tren, alih-alih topik dogmatis yang berat dan kaku. Wacana khotbah menjadi lebih cair dan
responsif terhadap selera pasar audiens. Dalam perspektif analisis wacana kritis, hal ini
menandakan bekerjanya ideologi pasar dalam tubuh gereja, di mana khotbah diproduksi dan
didistribusikan mengikuti logika popularitas (market-driven). Pesan yang disampaikan sering kali
dibingkai ulang agar shareable (layak bagi), yang secara tidak langsung mengubah orientasi
khotbah dari "seruan pertobatan" menjadi "konten inspirasional" yang dirancang untuk
memuaskan kebutuhan psikologis pengguna media sosial (Fairclough 2003).

Secara keseluruhan, media digital telah melakukan transformasi fundamental terhadap
ontologi khotbah itu sendiri. Khotbah virtual GMIM bukan sekadar rekaman video dari khotbah
minggu, melainkan sebuah genre hibrida baru yang lahir dari perkawinan antara teologi dan
teknologi. Media digital memaksa teks agama untuk melepaskan konteks aslinya
(dekontekstualisasi) dan masuk ke dalam sirkulasi global yang tanpa batas (rekontekstualisasi).
Meskipun hal ini membuka peluang penginjilan yang lebih luas, analisis ini juga memberikan
catatan kritis bahwa ketergantungan pada logika media berisiko menggerus sakralitas pesan,
mengubah jemaat menjadi penonton (spectator), dan mereduksi iman menjadi sekadar konsumsi
tanda-tanda digital di layar kaca (Hjarvard 2008)

Selain transformasi pada struktur waktu dan performativitas visual, media digital juga
merestrukturisasi pola interaksi antara pengkhotbah dan jemaat melalui mekanisme "interaktivitas
semu" atau simulated interactivity. Dalam tradisi ibadah konvensional GMIM, komunikasi
cenderung bersifat satu arah (monologal) dan vertikal, di mana pendeta berbicara dari atas mimbar
dan jemaat mendengarkan dalam keheningan yang disiplin. Namun, platform digital meruntuhkan
tembok pemisah ini. Analisis wacana menunjukkan bahwa pengkhotbah kini sering menyisipkan
frasa undangan interaksi seperti "Ketik Amin di kolom komentar" atau "Bagikan jika Anda merasa

176 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



diberkati". Perubahan strategi diskursif ini menandakan pergeseran relasi kuasa; otoritas
pengkhotbah tidak lagi bersifat otonom dan absolut, melainkan membutuhkan validasi
partisipatoris dari audiens. Jemaat, yang sebelumnya adalah pendengar pasif, kini memiliki agensi
untuk memberi umpan balik langsung, bahkan mengkritik atau mengabaikan pesan tersebut hanya
dengan menggulir layar. Hal ini menciptakan dinamika baru di mana "kesuksesan" sebuah khotbah
tidak lagi diukur semata-mata dari kedalaman teologisnya, melainkan dari metrik engagement
yang dihasilkan, sebuah logika yang dipinjam dari industri hiburan untuk mengukur efektivitas
pesan agama (Hjarvard 2008).

Implikasi lain dari mediatisasi ini adalah terjadinya desakralisasi ruang ibadah atau
pergeseran konteks resepsi pesan. Ketika khotbah dikonsumsi melalui gawai pribadi di ruang-
ruang domestik seperti kamar tidur, ruang tamu, atau bahkan di sela-sela perjalanan konteks
kesucian yang biasanya melekat pada bangunan gereja menjadi kabur. Analisis konteks sosial
(makro) memperlihatkan bahwa khotbah virtual harus bersaing dengan gangguan sekuler yang
hadir bersamaan di layar yang sama, seperti notifikasi pesan instan, iklan e-commerce, atau berita
selebritas. Situasi ini memaksa struktur bahasa khotbah untuk beradaptasi menjadi lebih "cair" dan
kurang formal agar dapat menyatu dengan rutinitas keseharian jemaat yang profan. Akibatnya,
bahasa yang digunakan cenderung kehilangan nuansa liturgis yang kaku dan beralih pada gaya
bahasa populer. Menurut Eriyanto (2001), perubahan konteks ini sangat krusial karena makna
wacana tidak hanya ditentukan oleh teks itu sendiri, tetapi juga oleh di mana dan bagaimana teks
tersebut dikonsumsi. Dalam hal ini, media digital mentransformasi pengalaman mendengar Firman
dari sebuah peristiwa ritual komunal yang sakral menjadi aktivitas konsumsi konten individual
yang santai (Campbell and Tsuria 2021)

Lebih dalam lagi, logika algoritma platform media sosial turut memengaruhi seleksi teologis
atau agenda setting materi khotbah. Algoritma cenderung memprioritaskan konten yang
memancing reaksi emosional yang kuat, baik itu sukacita, kemarahan, atau haru. Temuan analisis
menunjukkan adanya kecenderungan pengkhotbah untuk memilih tema-tema yang "aman" dan
populer, seperti motivasi sukses, pemulihan hati, dan janji berkat. sementara tema-tema yang lebih
keras atau kontroversial seperti teologi penderitaan, dosa struktural, atau kritik sosial cenderung
diminimalisasi karena berisiko menurunkan tingkat keterlibatan (engagement) atau memicu
perdebatan negatif. Fenomena ini mengindikasikan adanya "penyaringan algoritmik" terhadap
doktrin Kristen, di mana kebenaran teologis yang kompleks direduksi menjadi potongan-potongan
hikmat (wisdom quotes) yang mudah dicerna dan dibagikan. Dalam perspektif Analisis Wacana
Kritis, hal ini berbahaya karena dapat menciptakan bias teologis di mana jemaat hanya terpapar
pada sisi agama yang "menyenangkan" secara psikologis, namun kehilangan dimensi kritis dan
transformatif dari ajaran iman itu sendiri (Fairclough 2003).

Terakhir, media digital memfasilitasi munculnya fragmentasi otoritas keagamaan. Di ruang
virtual, karisma seorang pendeta sering kali tidak lagi ditentukan oleh posisi strukturalnya dalam
hierarki sinode GMIM, melainkan oleh kemampuan retoris dan persona digital yang dibangunnya.
Pengkhotbah yang mampu menguasai gramatika media sosial dengan intonasi yang tepat, visual
yang menarik, dan bahasa yang relevan dapat membangun basis pengikut (fol/lowers) yang
melintasi batas-batas geografis paroki tradisional. Hal ini melahirkan fenomena micro-celebrity di
kalangan rohaniwan, di mana bahasa khotbah bercampur dengan personal branding. 1dentitas
pengkhotbah dikonstruksi melalui teks dan visual sebagai sosok yang inspiratif dan dekat dengan
umat, namun di saat yang sama, konstruksi ini rentan menjebak pengkhotbah pada narsisme digital
di mana pelayanan mimbar bergeser menjadi panggung pertunjukan diri. Dengan demikian, media

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 177



digital tidak hanya mengubah cara khotbah disampaikan, tetapi secara fundamental mengubah
siapa yang didengar dan apa yang dianggap sebagai kebenaran yang valid dalam ekosistem iman
digital (M.Si 2016).

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa khotbah virtual GMIM telah mengalami transformasi
struktural dan fungsional akibat mediatisasi, di mana struktur bahasa bergeser dari pola homiletika
konvensional menjadi gaya konversasional yang padat, estetis, dan persuasif demi beradaptasi
dengan logika media sosial. Secara representasi, nilai-nilai keimanan tidak lagi dikonstruksi
sebagai dogma teologis yang kaku, melainkan direproduksi sebagai solusi pragmatis dan validasi
psikologis yang memberdayakan jemaat dalam menghadapi ketidakpastian hidup. Media digital
terbukti mempengaruhi pergeseran otoritas pastoral, yang kini tidak lagi bertumpu semata pada
hierarki institusi, melainkan pada kemampuan retoris untuk membangun kedekatan emosional
(intimidasi) dengan audiens. Temuan ini berkontribusi dalam mengisi kekosongan literatur
mengenai adaptasi wacana keimanan Kristen Protestan dalam bingkai Analisis Wacana Kritis di
Indonesia. Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan pada lingkup data yang hanya berfokus
pada khotbah GMIM dalam periode pasca-pandemi serta analisis yang terbatas pada perspektif
produksi teks dan wacana. Oleh karena itu, terbuka peluang bagi peneliti lain untuk memperluas
kajian ini dengan meneliti resepsi jemaat secara etnografis atau melakukan studi komparatif antar-
denominasi gereja untuk melihat pola mediatisasi agama yang lebih komprehensif.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Muhammad Rohmatal Lil Alamin, NIM :. 16520003. 2023. “ANALISIS WACANA
KRITIS NORMAN FAIRCLOUGH TERHADAP KONSEP PLURALISME DALAM
WEBSITE NU ONLINE.” skripsi, UIN SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA.

Campbell, Heidi A., and Ruth Tsuria. 2021. Digital Religion: Understanding Religious Practice
in Digital Media. Routledge.

Dijk, Teun A. van. 1997. Discourse as Structure and Process. SAGE.

Eriyanto. 2001. Analisis wacana: pengantar analisis teks media. LKiS Yogyakarta.

Fairclough, Norman. 2003. Analysing Discourse: Textual Analysis for Social Research.
Routledge.

Fairclough, Norman. 2013. Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language.
Routledge.

Foucault, Michel. 2013. Archaeology of Knowledge. 2nd ed. London: Routledge.

Hjarvard, Stig. 2008. “The Mediatization of Religion: A Theory of the Media as Agents of
Religious Change.” Northern Lights: Film and Media Studies Yearbook 6:9-26.
doi:10.1386/nl.6.1.9 1.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldana. 2013. Qualitative Data Analysis:
A Methods Sourcebook. SAGE Publications.

M.Si, Dr Rulli Nasrullah. 2016. Teori dan Riset Media Siber (cybermedia). Kencana.

Saadah, Muizzatus. n.d. “dalam Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir.”

Sheyholislami, Jaffer. n.d. “Critical Discourse Analysisi.”

Sluys, Katie, Mitzi Lewison, and Amy Flint. 2006. “Researching Critical Literacy: A Critical
Study of Analysis of Classroom Discourse.” Journal of Literacy Research - J LIT RES
38:197-233. doi:10.1207/s15548430j1r3802 4.

178 - Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 2 (2026)



Teguh Arif Romadhon, Teguh. 2021. “ANALISIS WACANA KRITIS PEMBERITAAN KAUM
DIFABEL PADA RUBRIK DIFABEL TEMPO.CO EDISI DESEMBER 2020.” skripsi,
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Wahab, Abdul. n.d. “Judul: Analisis Wacana Kritis Pada Pernberitaan Media Online
kumparancom dan ArrahmahNews.com Tentang Penolakan Pengajian Khalid Basalamah
Di Sidoarjo, Jawa Timur.”

Wardani, Azmi Putri Ayu. 2025. “Resistensi zakiah daradjat terhadap domestikasi perempuan
dalam buku islam dan peranan wanita: Analisis wacana kritis perspektif Norman
Fairclough.” masters, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim.

Veritas Lux Mea (Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen) Vol. 8. No. 1 (2026) - 179



