
	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	168	

Veritas Lux Mea 
(Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen)  
Vol. 8, No. 1 (2026): 168-179 
jurnal.sttkn.ac.id/index.php/Veritas 
ISSN: 2685-9726 (online), 2685-9718 (print) 
Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara 
	

Praktik Wacana Iman di Era Digital: Khotbah Virtual GMIM  
Analisis Wacana Kritis Model Norman Fairclough 

	
Juan Rasulivan Hendrik Lasut1, Mariam Lidia Mytty Pandean2, Djeinnie Imbang3 

Universitas Sam Ratulangi1-3	
Email: hendriklasut5@gmail.com1 

 

Abstract: This study analyzes the transformation of faith discourse practices in the virtual sermons 
of the Christian Evangelical Church in Minahasa (GMIM) amidst the mediatization of religion. 
Employing a qualitative method with Norman Fairclough’s Critical Discourse Analysis approach, 
this research examines text, discursive practice, and socio-cultural dimensions to reveal power 
relations in the digital space. The findings indicate that the linguistic structure of sermons has 
significantly shifted to become more persuasive and egalitarian, utilizing synthetic personalization 
strategies to establish pseudo-intimacy with the congregation. Sermons are repackaged as 
concise, visual, and therapeutic content, adapting to the logic of social media algorithms and 
aesthetics. It is concluded that GMIM’s virtual sermons are not merely dogma transmission but 
an adaptive strategy reconstructing ecclesiastical authority from hierarchical to more humanist 
and motivational to maintain institutional relevance within digital culture. 
 
Keywords:	Critical Discourse Analysis, Virtual Sermons, GMIM, Norman Fairclough, 
Mediatization of Religion.	
 
Abstrak: Penelitian ini menganalisis transformasi praktik wacana iman dalam khotbah virtual 
Gereja Masehi Injili di Minahasa (GMIM) di tengah arus mediatisasi agama. Menggunakan 
metode kualitatif dengan pendekatan Analisis Wacana Kritis model Norman Fairclough, studi ini 
menelaah dimensi teks, praktik diskursif, dan sosiokultural untuk mengungkap relasi kuasa di 
ruang digital. Hasil penelitian menunjukkan bahwa struktur bahasa khotbah mengalami pergeseran 
signifikan menjadi lebih persuasif dan egaliter melalui strategi synthetic personalization guna 
membangun keintiman semu dengan jemaat. Khotbah dikemas ulang sebagai konten terapeutik 
yang ringkas dan visual, menyesuaikan diri dengan logika algoritma serta estetika media sosial. 
Disimpulkan bahwa khotbah virtual GMIM bukan sekadar transmisi dogma, melainkan strategi 
adaptif yang merekonstruksi otoritas gerejawi dari hierarkis menjadi lebih humanis dan 
motivasional demi menjaga relevansi institusi dalam budaya digital. 

Kata Kunci: Analisis Wacana Kritis, Khotbah Virtual, GMIM, Norman Fairclough, Mediatisasi 
Agama.	

PENDAHULUAN  
Bahasa merupakan sistem konstruksi komunikatif yang fundamental dalam kehidupan 

manusia, dirancang untuk memfasilitasi transmisi makna antarindividu dalam suatu komunitas 
tutur. Fungsi utama bahasa tidak sekadar sebagai alat komunikasi, tetapi juga sebagai instrumen 
sosial yang memungkinkan terjadinya interaksi dan pembentukan perilaku dalam Masyarakat 

mailto:hendriklasut5@gmail.com1


	

																																		Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	169	

((Eriyanto 2001). Namun, lanskap interaksi sosial ini mengalami transformasi radikal seiring 
dengan perkembangan era digital dan Revolusi Industri 4.0, yang secara signifikan mengubah pola 
hubungan antara institusi keagamaan dan jemaatnya. Komunikasi transendental yang dahulu 
bergantung pada pertemuan fisik di ruang sakral, kini bermigrasi ke ruang virtual, sebuah 
fenomena yang dikenal sebagai mediatisasi agama. Dalam konteks ini, media tidak lagi berfungsi 
sebagai saluran netral, melainkan berperan aktif dalam membentuk dan merekonstruksi wacana 
keagamaan itu sendiri (Campbell and Tsuria 2021). 

Gereja Masehi Injili di Minahasa (GMIM), sebagai salah satu institusi gereja terbesar di 
wilayah Minahasa, merespons pergeseran zaman ini dengan langkah adaptif, terutama ketika 
pandemi Covid-19 membatasi interaksi tatap muka. GMIM memanfaatkan teknologi komunikasi 
berbasis media sosial untuk memastikan pelayanan misi tetap berjalan (Handreas, 2018). Akan 
tetapi, adaptasi ini menghadirkan ketegangan baru antara substansi teologis dan logika media 
(media logic). Khotbah yang sebelumnya menjadi medium otoritatif utama, kini harus bersaing 
dengan beragam konten digital lain, memunculkan tuntutan untuk menyesuaikan bentuk dan 
substansi penyampaiannya agar tetap menarik minat audiens (Hjarvard, 2008). Akibatnya, aspek 
estetika digital seperti kualitas visual dan durasi yang ringkas sering kali mendominasi, berpotensi 
menggeser kedalaman substansi teologis demi memenuhi selera pasar digital. 

Dalam perspektif Analisis Wacana Kritis (AWK), fenomena khotbah virtual ini tidak dapat 
dipandang sebagai praktik komunikasi yang bebas nilai. Setiap wacana senantiasa terkait dengan 
konteks sosial politik dan berperan sebagai medium utama bagi reproduksi kekuasaan serta 
ideologi (Dijk 1997). Khotbah virtual menjadi arena di mana identitas pendeta dan jemaat dibentuk 
ulang, serta relasi kuasa dinegosiasikan di tengah gempuran algoritma media sosial. Oleh karena 
itu, diperlukan kajian kritis untuk mengungkap dimensi ideologis yang tersembunyi di balik 
praktik wacana keimanan yang telah terdigitalisasi ini. 

Realitas praktik wacana ini menjadi semakin kompleks ketika ditinjau dari sisi relasi kuasa. 
Dalam ibadah konvensional, hierarki antara pendeta (subjek otoritatif) dan jemaat (objek resipien) 
sangat jelas dan kaku. Namun, dalam ekosistem digital, hierarki ini menjadi cair. Jemaat memiliki 
akses untuk membandingkan satu pengkhotbah dengan pengkhotbah lain dari berbagai belahan 
dunia, memberikan komentar langsung, atau bahkan mengkritik konten khotbah secara terbuka 
(Teguh Arif Romadhon 2021). Otoritas pendeta GMIM kini tidak lagi semata-mata legitimasi 
institusional, tetapi juga ditentukan oleh performativitas digital mereka. Fenomena inilah yang 
menuntut kajian mendalam menggunakan pisau analisis yang tajam untuk membongkar apa yang 
sebenarnya terjadi di balik teks khotbah virtual tersebut. Apakah teknologi hanya menjadi alat 
bantu, ataukah ia telah menjadi ideologi baru yang mendikte bagaimana iman itu harus 
dibahurukan? 

Penelitian-penelitian terdahulu telah banyak mengupas relasi antara bahasa, media, dan 
kekuasaan, namun masih menyisakan celah epistemologis yang signifikan, terutama dalam 
konteks kekristenan di Indonesia Timur. Sebagai contoh, studi yang dilakukan oleh (Wahab 
n.d.)dengan judul "Analisis Wacana Kritis pada Pemberitaan kumparan.com dan 
ArrahmahNews.com" telah berhasil membedah bagaimana ideologi media massa bermain dalam 
pembingkaian (framing) isu penolakan pengajian. Penelitian ini sangat baik dalam menunjukkan 
bagaimana kognisi sosial wartawan mempengaruhi teks berita, namun fokusnya terbatas pada teks 
jurnalistik dan polarisasi ideologi Islam, yang tentu memiliki karakteristik berbeda dengan teks 
homiletika (khotbah) Kristen yang memiliki dimensi pastoral. 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	170	

Dalam ranah yang lebih mendekati wacana keagamaan, penelitian (Saadah n.d.) mengenai 
"Wacana Aurat dalam Tafsir Amaly" dan penelitian (Ahmad Muhammad Rohmatal Lil Alamin 
2023) pada situs NU Online memberikan kontribusi penting dalam melihat bagaimana teks agama 
ditafsirkan ulang untuk merespons isu sosial seperti gender dan pluralisme. Saadah menyoroti 
pergeseran makna teologis akibat konstruksi patriarki, sementara Alamin melihat bagaimana 
wacana keagamaan digunakan untuk kontra-radikalisasi. Meskipun keduanya menyentuh aspek 
agama, objek materialnya adalah teks tafsir tertulis dan artikel website, bukan orasi lisan yang 
dimediasi video seperti khotbah virtual. Selain itu, konteks teologi Islam yang menjadi basis kedua 
penelitian tersebut memiliki struktur epistemologi yang berbeda dengan teologi Kristen Protestan 
yang dianut GMIM. 

Penelitian terbaru dari (Wardani 2025) berjudul "Resistensi Zakiah Daradjat terhadap 
Domestikasi Perempuan" juga menarik untuk dicermati sebagai state of the art. Penelitian ini 
menunjukkan bagaimana seorang tokoh agama perempuan menggunakan otoritasnya untuk 
melawan hegemoni budaya melalui wacana. Hal ini memiliki irisan dengan penelitian ini dalam 
hal penggunaan otoritas agama, namun konteksnya adalah perlawanan gender dalam literatur 
buku, bukan adaptasi institusional gereja dalam ruang digital. 

Keunggulan artikel ini terletak pada penggunaan pendekatan Tiga Dimensi Norman 
Fairclough yang dioperasionalisasikan secara ketat untuk membedah fenomena tersebut. Model 
Fairclough dipilih karena keunggulannya dalam melihat bahasa bukan sebagai entitas otonom, 
melainkan sebagai praktik sosial yang dialektis. Pertama, pada dimensi mikro (teks), artikel ini 
akan menganalisis secara linguistik bagaimana pilihan kata (diksi), metafora, dan struktur retorika 
pendeta GMIM berubah saat berbicara di depan kamera dibandingkan di mimbar fisik. Apakah 
penggunaan kata sapaan, intonasi, dan kutipan ayat mengalami penyederhanaan? Kedua, pada 
dimensi meso (praktik wacana), artikel ini menelaah proses produksi dan konsumsi khotbah 
tersebut. Bagaimana tim multimedia gereja menyunting video, menambahkan efek visual, dan 
bagaimana jemaat mengaksesnya (apakah sambil melakukan aktivitas lain, atau secara khusyuk) 
menjadi bagian integral dari analisis. Hal ini menunjukkan bagaimana khotbah diproduksi 
layaknya sebuah "produk" media. Ketiga, pada dimensi makro (praktik sosiokultural), artikel ini 
menghubungkan temuan tekstual tersebut dengan konteks sosial masyarakat Minahasa yang 
sedang berubah. Bagaimana hegemoni teknologi informasi dan budaya instan mempengaruhi cara 
beragama orang Minahasa? Apakah terjadi sekularisasi terselubung melalui digitalisasi ibadah ini? 

Permasalahan yang diangkat dalam penelitian ini bukan sekadar masalah teknis penyiaran, 
melainkan masalah ideologis dan teologis. Ketika medium berubah, pesan pun berpotensi berubah 
(the medium is the message). Jika gereja tidak menyadari pergeseran wacana ini, terdapat risiko 
bahwa jemaat hanya akan menjadi konsumen konten rohani yang pasif, bukan pelaku firman yang 
aktif. Khotbah virtual berpotensi mereduksi relasi personal "Bapa-Anak" menjadi relasi 
transaksional "Penyedia Konten-Subscriber". Oleh karena itu, analisis kritis diperlukan untuk 
memberikan alarm kesadaran bagi institusi gereja maupun akademisi linguistik. 

Berdasarkan paparan latar belakang dan tinjauan kritis tersebut, tujuan pembahasan dalam 
artikel ini dirumuskan untuk menjawab tiga persoalan fundamental. Pertama, untuk 
mendeskripsikan dan menganalisis struktur tekstual khotbah virtual GMIM yang 
merepresentasikan adaptasi bahasa iman terhadap logika media. Kedua, untuk 
menginterpretasikan bagaimana praktik wacana (produksi dan konsumsi) khotbah virtual 
membentuk relasi kuasa baru antara pendeta dan jemaat di era digital. Dan ketiga, untuk 



	

																																		Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	171	

menjelaskan implikasi sosiokultural dari transformasi wacana ini terhadap kehidupan beriman 
masyarakat Minahasa dalam bingkai teologi kontekstual. 

Penelitian ini menawarkan perspektif baru yang mengisi celah di antara studi linguistik 
kritis dan praktik teologi kontemporer. Jika penelitian-penelitian sebelumnya lebih banyak 
berkutat pada analisis teks tertulis atau wacana keagamaan dalam media massa umum, artikel ini 
justru masuk ke jantung khotbah virtual lisan (audio-visual) dalam tradisi Gereja Masehi Injili di 
Minahasa (GMIM). Kebaruan yang paling signifikan terletak pada penggunaan pisau analisis Tiga 
Dimensi Norman Fairclough untuk membongkar bagaimana "logika media" secara diam-diam 
telah meredefinisi struktur iman. 

Penlitian ini melampaui sekadar teknis penyiaran ibadah; penelitian ini mengungkap 
fenomena pergeseran otoritas di mana pendeta kini tidak lagi berdiri sebagai subjek hierarkis yang 
kaku, melainkan harus berkompetisi dalam pasar konten digital. Dengan mengambil lokus pada 
masyarakat Minahasa, penelitian ini berhasil memetakan adanya risiko transisi hubungan rohani 
dari yang bersifat komunal-transendental menjadi hubungan transaksional antara "kreator konten" 
dan "pelanggan" (subscriber). Inilah kontribusi orisinal yang ditawarkan: sebuah peringatan kritis 
mengenai bagaimana teknologi digital bukan sekadar alat bantu, melainkan sebuah ideologi baru 
yang mampu mengubah esensi teologi praktika di Indonesia Timur. 

Melalui penelitian ini, diharapkan akan lahir pemahaman baru bahwa digitalisasi agama 
bukan sekadar pemindahan tempat ibadah, melainkan sebuah transformasi wacana yang kompleks 
yang menuntut kedewasaan literasi digital dan ketajaman teologis. Artikel ini hadir sebagai upaya 
akademis untuk menjembatani kesenjangan antara studi linguistik kritis dan studi teologi praktika, 
memberikan sumbangsih bagi pelestarian esensi iman di tengah arus deras modernitas yang tak 
terbendung. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Penulis memilih pendekatan kualitatif 
karena pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam 
tentang bagaimana nilai-nilai keimanan direpresentasikan, otoritas institusional dipertahankan, 
dan bagaimana media digital mentransformasi praktik wacana keagamaan (Miles, Huberman, dan 
Saldana 2013). 

Adapun analisis dalam penelitian ini dilakukan secara induktif, dimulai dari pengumpulan 
bahan yang komprehensif melalui transkrip verbal khotbah virtual GMIM dan data interaksi digital 
jemaat. Selanjutnya, penulis menganalisis pola-pola lingual dan diskursif yang muncul, kemudian 
mengelompokkan data tersebut untuk mengidentifikasi dimensi teks (mikro), praktik diskursif 
(meso), dan praktik sosio-kultural (makro) yang relevan dengan rumusan masalah(Fairclough 
2003). Setelah seluruh data dianalisis melalui kerangka Analisis Wacana Kritis model Norman 
Fairclough, penulis menyusunnya dalam bentuk naratif yang jelas dan sistematis sesuai dengan 
struktur penulisan ilmiah. Metode penelitian ini membantu penulis untuk mendapatkan sudut 
pandang yang holistik dan terperinci tentang dinamika mediatisasi agama di lingkungan GMIM, 
sehingga pada akhirnya dapat memberikan kontribusi yang berharga bagi pemahaman mengenai 
relasi kuasa, ideologi, dan penguatan iman dalam ruang digital. 

 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	172	

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Struktur Bahasa dalam khotbah virtual GMIM 

Dalam bagian ini peneliti menguraikan temuan penelitian secara komprehensif mengenai 
struktur bahasa dalam khotbah virtual Gereja Masehi Injili di Minahasa (GMIM) serta pembahasan 
mendalam atas temuan tersebut. Analisis dilakukan dengan membedah wacana melalui kerangka 
kerja Analisis Wacana Kritis (AWK) Norman Fairclough yang memandang bahasa tidak sekadar 
sebagai alat komunikasi statis, melainkan sebagai praktik sosial yang dinamis dan dialektis. 
Melalui tiga dimensi analisis tekstual, praktik diskursif, dan praktik sosio-kultural pembahasan ini 
menyingkap bagaimana struktur bahasa khotbah tidak hanya berfungsi mentransmisikan doktrin 
teologis, tetapi juga beroperasi sebagai mekanisme adaptasi institusi gereja dalam menghadapi 
logika media digital yang serba cepat, visual, dan partisipatoris. Dalam kerangka AWK, setiap teks 
dipandang sebagai jejak dari proses produksi yang dipengaruhi oleh relasi kuasa dan konteks sosial 
yang melingkupinya, sehingga analisis ini akan bergerak dari mikro (teks) menuju makro (konteks 
sosial) (Fairclough 2003). 

Pada dimensi tekstual atau analisis mikro, temuan penelitian menunjukkan adanya 
transformasi signifikan pada struktur bahasa khotbah ketika berpindah dari mimbar fisik ke ruang 
virtual. Salah satu karakteristik yang paling menonjol adalah terjadinya hibriditas leksikal, yaitu 
percampuran strategis antara laras bahasa teologis yang sakral dengan gaya bahasa percakapan 
yang kasual. Dalam data yang dianalisis, pengkhotbah secara konsisten mempertahankan 
terminologi doktrinal yang kaku seperti "kebenaran Firman", "hakikat kehidupan", dan "Tri Tugas 
Gereja". Penggunaan istilah-istilah ini bukan tanpa alasan, sebab institusi sering menggunakan 
kosa kata khusus untuk merawat batas-batas otoritas dan identitas mereka di ruang publik 
(Fairclough 2013). Dalam konteks ini, bahasa teologis baku berfungsi sebagai penanda bahwa 
meskipun konten tersebut tayang di media sosial yang profan, ia tetaplah produk institusi gereja 
yang memegang otoritas kebenaran dogmatis yang tidak bisa diganggu gugat. 

Namun, otoritas yang kaku tersebut segera dinegosiasikan melalui strategi 
conversationalization atau pembahasaan layaknya percakapan sehari-hari. Pengkhotbah kerap 
menggunakan sapaan langsung yang sangat personal seperti "Saudaraku", "Teman-teman", atau 
bahkan bentuk sapaan lisan yang tertranskripsi secara unik seperti "Sudara kumari". Penggunaan 
sapaan ini menciptakan ilusi keintiman atau yang dikenal sebagai synthetic personalization, di 
mana pengkhotbah seolah-olah berbicara secara privat kepada setiap individu yang menatap layar 
ponsel, padahal komunikasi tersebut bersifat massal dan satu arah (Fairclough 2003). Strategi ini 
sangat krusial dalam ekosistem digital, sebab bahasa yang terlalu formal dan berjarak berpotensi 
membuat audiens melakukan scrolling atau mengabaikan konten tersebut. Dengan memadukan 
otoritas teologis dan keintiman personal, bahasa khotbah virtual berhasil membangun jembatan 
emosional yang menjaring atensi jemaat di tengah riuhnya informasi digital yang terus mengalir. 

Selain aspek leksikal, analisis sintaksis menyoroti adanya ekonomi bahasa yang ketat 
sebagai respons terhadap keterbatasan durasi platform. Berbeda dengan khotbah konvensional 
yang memiliki ruang luas untuk elaborasi argumen, khotbah virtual khususnya dalam format video 
pendek didominasi oleh kalimat-kalimat imperatif atau kalimat perintah. Struktur kalimat seperti 
"Ingatlah", "Jangan takut", "Carilah Tuhan", dan "Tetaplah setia" muncul dengan frekuensi tinggi, 
menggantikan struktur kalimat majemuk bertingkat yang rumit. Dominasi modus imperatif ini 
mengindikasikan pergeseran fungsi bahasa dari fungsi informatif-argumentatif menjadi fungsi 
instruktif-pragmatis. Jemaat tidak lagi diajak untuk menelusuri alur logika teologis yang 
kompleks, melainkan langsung didorong pada tindakan praktis atau aplikasi iman. Hal ini sejalan 



	

																																		Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	173	

dengan pandangan bahwa media baru menuntut penyederhanaan pesan agar sesuai dengan rentang 
perhatian (attention span) audiens yang semakin singkat (Hjarvard 2008). Bahasa menjadi lebih 
ringkas, padat, dan berorientasi pada aksi, mencerminkan adaptasi teologi terhadap ritme 
kehidupan masyarakat jaringan yang serba cepat. 

Lebih jauh lagi, struktur bahasa khotbah virtual GMIM sangat mengandalkan kekuatan 
retorika visual melalui penggunaan metafora dan gaya bahasa hiperbola. Karena media digital 
berbasis audio-visual, bahasa yang digunakan harus mampu memancing imajinasi visual jemaat. 
Temuan data memperlihatkan penggunaan metafora konkret seperti "hidup sebagai jalan yang 
berlubang" atau "iman sebagai lampu yang menyala". Metafora-metafora ini berfungsi 
menyederhanakan konsep teologis abstrak menjadi gambaran yang mudah dicerna oleh indra 
(Foucault 2013). Bersamaan dengan itu, penggunaan hiperbola atau pernyataan yang melebih-
lebihkan, seperti "Tuhan tidak pernah sedetik pun terlambat" atau "mukjizat yang pasti terjadi", 
berfungsi memberikan kepastian absolut atau reassurance bagi jemaat. Dalam analisis psikologi 
audiens, gaya bahasa yang dramatis dan penuh kepastian ini sangat efektif sebagai mekanisme 
manajemen kecemasan bagi individu yang hidup dalam ketidakpastian, di mana media agama 
sering kali berfungsi sebagai ruang pelarian yang menawarkan stabilitas di tengah dunia yang cair 
(Campbell and Tsuria 2021). Beranjak ke dimensi praktik diskursif atau level meso, analisis 
menyoroti bagaimana proses produksi, distribusi, dan konsumsi teks khotbah membentuk wacana 
keimanan. Dalam aspek produksi, terlihat jelas bahwa khotbah virtual bukan lagi murni hasil 
kontemplasi teologis pendeta semata, melainkan produk kolaborasi yang melibatkan intervensi 
teknologi dan logika algoritma. Adanya kesalahan transkripsi otomatis atau penyuntingan yang 
memotong jeda napas menunjukkan bahwa teks telah mengalami mediatisasi. Pendeta dan tim 
multimedia harus melakukan seleksi ketat terhadap konten, membuang bagian-bagian liturgis yang 
dianggap kurang "menjual" atau membosankan, demi mengejar efisiensi durasi. Proses produksi 
ini menegaskan bahwa otoritas pesan agama kini harus berkompromi dengan batasan teknis 
platform, di mana "waktu" adalah komoditas yang paling berharga dan logika media mulai 
mendikte bentuk penyampaian pesan agama (Hjarvard 2008). 

Pola distribusi dan konsumsi wacana juga memperlihatkan dinamika yang menarik. Khotbah 
didistribusikan dengan orientasi pada viralitas, menggunakan hook atau kalimat pembuka yang 
provokatif untuk menahan atensi audiens. Di sisi penerima, jemaat tidak mengonsumsi teks ini 
secara pasif. Kolom komentar yang dipenuhi kata "Amin", emoji tangan terkatup, dan ungkapan 
syukur menjadi bukti adanya partisipasi liturgis virtual. Jemaat menjadikan ruang komentar 
sebagai altar digital untuk merespons pesan khotbah, mengubah konsumsi konten menjadi ritual 
ibadah partisipatoris. Fenomena ini menunjukkan bahwa bahasa khotbah berhasil mengaktifkan 
keterlibatan jemaat, meskipun interaksi tersebut dimediasi oleh layar dan algoritma. Konsumsi 
khotbah ini sering kali bersifat terapeutik, di mana jemaat mencari penguatan hati dan motivasi 
harian, alih-alih pendalaman doktrin yang berat, sebuah fenomena yang umum terjadi dalam 
praktik agama digital (Campbell and Tsuria 2021). 

Pada dimensi terakhir yaitu praktik sosio-kultural atau level makro, struktur bahasa khotbah 
virtual GMIM merefleksikan pertarungan ideologis dan relasi kuasa. Secara konsisten, wacana 
yang dibangun melanggengkan ideologi teosentrisme mutlak. Melalui analisis transitivitas, Tuhan 
selalu ditempatkan sebagai Aktor Utama atau subjek aktif yang memegang kendali penuh, 
sementara manusia digambarkan sebagai objek yang pasif, terbatas, dan sangat bergantung. Narasi 
tentang "tangan Tuhan yang menopang" atau "kuasa Allah yang menyelesaikan masalah" 
menegasikan agensi manusia. Konstruksi bahasa ini secara ideologis berfungsi untuk menanamkan 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	174	

kesadaran akan ketidakberdayaan manusia di hadapan Yang Ilahi, yang pada gilirannya 
memperkuat posisi gereja sebagai institusi mediator yang sangat dibutuhkan untuk mengakses 
kuasa tersebut  

Selain itu, wacana khotbah juga menyiratkan ideologi kepatuhan bersyarat melalui logika 
transaksional yang halus. Meskipun menekankan kasih Tuhan, struktur wacana sering kali 
menggunakan pola implikasi "jika-maka": jika ingin ditolong, maka harus taat; jika ingin diberkati, 
maka harus hidup kudus. Imperatif untuk "mencari Tuhan" bukan sekadar himbauan moral, 
melainkan prasyarat mutlak untuk kelangsungan hidup spiritual dan fisik. Bahasa digunakan 
sebagai alat kontrol sosial (social control) untuk mendisiplinkan tubuh dan perilaku jemaat agar 
tetap sejalan dengan norma institusi. Di sisi lain, terjadi pula fenomena pasarisasi wacana agama, 
di mana pesan-pesan teologis dikemas ulang dengan bahasa motivasi yang populer agar lebih dapat 
diterima oleh pasar digital. Pendeta tidak lagi hanya tampil sebagai nabi yang menegur, tetapi juga 
sebagai konsultan kehidupan (life coach) yang menawarkan solusi praktis, sebuah adaptasi 
strategis untuk mempertahankan relevansi gereja di tengah kompetisi ideologi sekuler (Fairclough 
2003).  

 
Representasi Nilai Keimanan Melalui Penggunaan Bahasa 

Analisis terhadap representasi nilai keimanan dalam khotbah virtual GMIM menyingkap 
bagaimana konsep-konsep abstrak teologis seperti iman, pengharapan, dan kasih dikonstruksi 
ulang melalui praktik bahasa di ruang digital. Dalam perspektif Analisis Wacana Kritis, bahasa 
tidak pernah netral dalam merepresentasikan realitas; sebaliknya, pilihan leksikon, struktur 
gramatika, dan gaya retoris yang digunakan pengkhotbah berfungsi secara ideologis untuk 
membingkai bagaimana jemaat seharusnya memahami dan mempraktikkan iman mereka di tengah 
konteks masyarakat jaringan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa representasi nilai keimanan 
dalam khotbah virtual tidak hanya bersifat dogmatis, tetapi juga adaptif terhadap logika media 
yang menuntut visualisasi dan dampak emosional instan. 

Nilai Iman (Faith) dalam wacana khotbah virtual secara konsisten direpresentasikan melalui 
struktur kalimat imperatif dan modalitas deontik yang kuat. Analisis tekstual menunjukkan 
dominasi penggunaan kata kerja perintah seperti "percayalah", "serahkanlah", dan "tetaplah setia" 
yang menuntut respons aktif dari jemaat. Konstruksi sintaksis ini membingkai iman bukan sebagai 
konsep teoretis semata, melainkan sebagai tindakan kepatuhan mutlak terhadap otoritas Ilahi di 
tengah ketidakpastian situasi. Penggunaan modalitas "harus" dan "wajib" dalam frasa seperti "kita 
harus mengandalkan Tuhan" menegaskan bahwa iman adalah satu-satunya opsi logis yang tersedia 
bagi manusia yang terbatas (Fairclough, 2003). Secara ideologis, representasi ini memperkuat 
posisi institusi gereja sebagai pemegang otoritas yang berhak mendefinisikan parameter kepatuhan 
tersebut. Dalam ruang digital yang cair di mana kebenaran sering kali menjadi relatif, bahasa 
imperatif ini berfungsi memberikan jangkar kepastian dogmatis yang dibutuhkan jemaat untuk 
menavigasi kehidupan sehari-hari. 

Selanjutnya, nilai Pengharapan (Hope) direpresentasikan secara visual dan dramatis melalui 
penggunaan metafora krisis dan pemulihan. Pengkhotbah secara strategis menggunakan "metafora 
krisis" dengan leksikon alam yang destruktif, seperti "badai kehidupan", "ombak persoalan", atau 
"lembah kekelaman", untuk menggambarkan realitas penderitaan manusia. Strategi retoris ini 
kemudian dikontraskan dengan "metafora pengharapan" yang bersifat solutif, seperti "cahaya di 
ujung terowongan", "pelangi sehabis hujan", atau "fajar yang merekah". Penggunaan metafora ini 
tidak hanya berfungsi estetis untuk memperindah bahasa khotbah, tetapi juga beroperasi sebagai 



	

																																		Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	175	

mekanisme kognitif yang membantu jemaat memvisualisasikan konsep abstrak tentang masa 
depan (Eriyanto, 2001). Dengan membingkai pengharapan sebagai kepastian visual yang akan 
datang, wacana khotbah mentransformasi kecemasan eksistensial jemaat menjadi optimisme 
teologis. Dalam konteks mediatisasi agama, bahasa pengharapan ini dikomodifikasi menjadi 
konten terapeutik yang menawarkan kenyamanan psikologis instan bagi audiens yang rentan 
(Campbell and Tsuria 2021). 

Sementara itu, nilai Kasih (Love) dan persekutuan mengalami rekontekstualisasi makna 
melalui adaptasi leksikon digital. Konsep kasih yang secara tradisional dimaknai sebagai 
kehadiran fisik dan pelayanan langsung, kini direpresentasikan melalui istilah-istilah teknis 
budaya partisipatoris seperti "saling mendoakan di kolom komentar", "berbagi (share) berkat", dan 
"menjangkau jiwa secara online". Munculnya istilah "jemaat virtual" dan "altar digital" 
menandakan pergeseran representasi persekutuan yang tidak lagi dibatasi oleh dinding gereja, 
melainkan diikat oleh konektivitas jaringan. Bahasa yang digunakan mengonstruksi ulang makna 
kasih menjadi solidaritas digital, di mana tindakan "mengirimkan tanda hati" atau "mengetik 
Amin" divalidasi sebagai ekspresi kasih persaudaraan yang sah secara teologis. Hal ini 
mencerminkan adaptasi gereja dalam mempertahankan relevansi nilai komunalnya di tengah 
kultur individualisme digital, sekaligus menegaskan bahwa teknologi dapat diadopsi untuk 
memperluas jangkauan misi kasih Allah tanpa kehilangan esensi spiritualnya (Hjarvard 2008). 

Secara keseluruhan, representasi nilai keimanan dalam khotbah virtual GMIM menunjukkan 
bekerjanya dialektika antara tradisi dan modernitas. Bahasa digunakan secara kreatif untuk 
mempertahankan esensi doktrin Kristen sambil menyesuaikan bentuk penyampaiannya dengan 
gramatika media baru. Nilai iman dikonstruksi sebagai kepatuhan, pengharapan sebagai visualisasi 
masa depan, dan kasih sebagai konektivitas digital. Melalui praktik wacana ini, GMIM tidak hanya 
mentransmisikan pesan agama, tetapi juga mereproduksi identitasnya sebagai institusi yang 
responsif terhadap zaman, yang mampu menerjemahkan nilai-nilai kekal ke dalam bahasa yang 
dipahami oleh generasi digital. 

 
Media Digital Memengaruhi Penyampaian Khotbah 

Analisis terhadap praktik wacana khotbah virtual GMIM menegaskan bahwa media digital 
tidak sekadar berperan sebagai saluran distribusi yang netral, melainkan bertindak sebagai agen 
aktif yang memodifikasi struktur, isi, dan cara penyampaian pesan keagamaan. Fenomena ini 
memvalidasi teori mediatisasi agama, di mana logika media termasuk batasan durasi, visualitas, 
dan algoritma mulai mendikte logika institusi agama (Hjarvard, 2008). Dalam temuan penelitian, 
terlihat jelas bahwa "mimbar" telah bergeser dari ruang fisik yang sakral menjadi ruang layar yang 
profan, memaksa pengkhotbah untuk melakukan negosiasi ulang terhadap otoritas dan gaya 
komunikasi mereka agar sesuai dengan "afordansi teknis" atau kemampuan dan batasan yang 
dimiliki oleh platform media sosial. 

Pengaruh paling signifikan dari media digital terhadap penyampaian khotbah terletak pada 
komodifikasi waktu dan fragmentasi pesan. Berbeda dengan ibadah konvensional di mana jemaat 
terikat dalam ruang dan waktu yang khusyuk, audiens digital mengonsumsi konten di tengah 
distradiksi notifikasi dan arus informasi yang cepat. Akibatnya, pengkhotbah dipaksa untuk 
mengadopsi struktur "mikro-homili" atau khotbah pendek yang padat. Analisis wacana 
menunjukkan hilangnya elemen-elemen diskursif yang dianggap lambat, seperti pembacaan ayat 
yang panjang atau jeda reflektif, digantikan oleh gaya penyampaian yang cepat (fast-paced) dan 
to-the-point. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa dalam ekosistem digital, atensi adalah mata 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	176	

uang yang paling berharga, sehingga pesan agama harus dikemas dalam format yang "snackable" 
atau mudah dikonsumsi dalam sekali telan agar tidak ditinggalkan oleh audiens (Campbell, 2012). 
Implikasi teologis dari perubahan ini adalah terjadinya reduksi kedalaman doktrin; kompleksitas 
teologi sering kali disederhanakan menjadi slogan-slogan motivasional demi memenuhi tuntutan 
durasi platform. 

Selain aspek durasi, media digital juga mengubah penyampaian khotbah menjadi sebuah 
performa visual. Dalam analisis dimensi tekstual, ditemukan bahwa bahasa verbal dalam khotbah 
virtual sangat bergantung pada dukungan elemen non-verbal, seperti kontak mata yang intens 
dengan lensa kamera, gestur tangan yang ekspresif, dan penggunaan teks grafis di layar. 
Pengkhotbah tidak lagi hanya didengar suaranya (auditori), tetapi harus "terlihat" meyakinkan 
secara visual. Hal ini menciptakan apa yang disebut oleh (Sheyholislami n.d.) sebagai estetika 
wacana, di mana gaya penyampaian menjadi sama pentingnya atau bahkan lebih penting daripada 
substansi pesan itu sendiri. Tekanan untuk tampil menarik secara visual ini mengubah peran 
pendeta menjadi performer di panggung digital. Jika khotbah tradisional mengandalkan otoritas 
karismatik yang inheren pada jabatan pendeta, khotbah virtual menuntut kemampuan teknis untuk 
mengelola impresi di depan kamera, menjadikan "kualitas produksi" sebagai indikator baru bagi 
kredibilitas pesan rohani di mata jemaat digital(Sluys, Lewison, and Flint 2006) 

Lebih jauh lagi, algoritma media sosial memengaruhi penyampaian khotbah melalui 
mekanisme umpan balik (feedback loop) yang instan berupa likes, comments, dan shares. 
Pengkhotbah, sadar atau tidak, mulai menyesuaikan materi khotbah mereka dengan topik-topik 
yang memiliki potensi viralitas tinggi atau engagement yang besar. Temuan menunjukkan adanya 
kecenderungan untuk mengangkat tema-tema yang menyentuh emosi atau isu-isu populer yang 
sedang tren, alih-alih topik dogmatis yang berat dan kaku. Wacana khotbah menjadi lebih cair dan 
responsif terhadap selera pasar audiens. Dalam perspektif analisis wacana kritis, hal ini 
menandakan bekerjanya ideologi pasar dalam tubuh gereja, di mana khotbah diproduksi dan 
didistribusikan mengikuti logika popularitas (market-driven). Pesan yang disampaikan sering kali 
dibingkai ulang agar shareable (layak bagi), yang secara tidak langsung mengubah orientasi 
khotbah dari "seruan pertobatan" menjadi "konten inspirasional" yang dirancang untuk 
memuaskan kebutuhan psikologis pengguna media sosial (Fairclough 2003). 

Secara keseluruhan, media digital telah melakukan transformasi fundamental terhadap 
ontologi khotbah itu sendiri. Khotbah virtual GMIM bukan sekadar rekaman video dari khotbah 
minggu, melainkan sebuah genre hibrida baru yang lahir dari perkawinan antara teologi dan 
teknologi. Media digital memaksa teks agama untuk melepaskan konteks aslinya 
(dekontekstualisasi) dan masuk ke dalam sirkulasi global yang tanpa batas (rekontekstualisasi). 
Meskipun hal ini membuka peluang penginjilan yang lebih luas, analisis ini juga memberikan 
catatan kritis bahwa ketergantungan pada logika media berisiko menggerus sakralitas pesan, 
mengubah jemaat menjadi penonton (spectator), dan mereduksi iman menjadi sekadar konsumsi 
tanda-tanda digital di layar kaca (Hjarvard 2008) 

Selain transformasi pada struktur waktu dan performativitas visual, media digital juga 
merestrukturisasi pola interaksi antara pengkhotbah dan jemaat melalui mekanisme "interaktivitas 
semu" atau simulated interactivity. Dalam tradisi ibadah konvensional GMIM, komunikasi 
cenderung bersifat satu arah (monologal) dan vertikal, di mana pendeta berbicara dari atas mimbar 
dan jemaat mendengarkan dalam keheningan yang disiplin. Namun, platform digital meruntuhkan 
tembok pemisah ini. Analisis wacana menunjukkan bahwa pengkhotbah kini sering menyisipkan 
frasa undangan interaksi seperti "Ketik Amin di kolom komentar" atau "Bagikan jika Anda merasa 



	

																																		Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	177	

diberkati". Perubahan strategi diskursif ini menandakan pergeseran relasi kuasa; otoritas 
pengkhotbah tidak lagi bersifat otonom dan absolut, melainkan membutuhkan validasi 
partisipatoris dari audiens. Jemaat, yang sebelumnya adalah pendengar pasif, kini memiliki agensi 
untuk memberi umpan balik langsung, bahkan mengkritik atau mengabaikan pesan tersebut hanya 
dengan menggulir layar. Hal ini menciptakan dinamika baru di mana "kesuksesan" sebuah khotbah 
tidak lagi diukur semata-mata dari kedalaman teologisnya, melainkan dari metrik engagement 
yang dihasilkan, sebuah logika yang dipinjam dari industri hiburan untuk mengukur efektivitas 
pesan agama (Hjarvard 2008). 

Implikasi lain dari mediatisasi ini adalah terjadinya desakralisasi ruang ibadah atau 
pergeseran konteks resepsi pesan. Ketika khotbah dikonsumsi melalui gawai pribadi di ruang-
ruang domestik seperti kamar tidur, ruang tamu, atau bahkan di sela-sela perjalanan konteks 
kesucian yang biasanya melekat pada bangunan gereja menjadi kabur. Analisis konteks sosial 
(makro) memperlihatkan bahwa khotbah virtual harus bersaing dengan gangguan sekuler yang 
hadir bersamaan di layar yang sama, seperti notifikasi pesan instan, iklan e-commerce, atau berita 
selebritas. Situasi ini memaksa struktur bahasa khotbah untuk beradaptasi menjadi lebih "cair" dan 
kurang formal agar dapat menyatu dengan rutinitas keseharian jemaat yang profan. Akibatnya, 
bahasa yang digunakan cenderung kehilangan nuansa liturgis yang kaku dan beralih pada gaya 
bahasa populer. Menurut Eriyanto (2001), perubahan konteks ini sangat krusial karena makna 
wacana tidak hanya ditentukan oleh teks itu sendiri, tetapi juga oleh di mana dan bagaimana teks 
tersebut dikonsumsi. Dalam hal ini, media digital mentransformasi pengalaman mendengar Firman 
dari sebuah peristiwa ritual komunal yang sakral menjadi aktivitas konsumsi konten individual 
yang santai (Campbell and Tsuria 2021) 

Lebih dalam lagi, logika algoritma platform media sosial turut memengaruhi seleksi teologis 
atau agenda setting materi khotbah. Algoritma cenderung memprioritaskan konten yang 
memancing reaksi emosional yang kuat, baik itu sukacita, kemarahan, atau haru. Temuan analisis 
menunjukkan adanya kecenderungan pengkhotbah untuk memilih tema-tema yang "aman" dan 
populer, seperti motivasi sukses, pemulihan hati, dan janji berkat. sementara tema-tema yang lebih 
keras atau kontroversial seperti teologi penderitaan, dosa struktural, atau kritik sosial cenderung 
diminimalisasi karena berisiko menurunkan tingkat keterlibatan (engagement) atau memicu 
perdebatan negatif. Fenomena ini mengindikasikan adanya "penyaringan algoritmik" terhadap 
doktrin Kristen, di mana kebenaran teologis yang kompleks direduksi menjadi potongan-potongan 
hikmat (wisdom quotes) yang mudah dicerna dan dibagikan. Dalam perspektif Analisis Wacana 
Kritis, hal ini berbahaya karena dapat menciptakan bias teologis di mana jemaat hanya terpapar 
pada sisi agama yang "menyenangkan" secara psikologis, namun kehilangan dimensi kritis dan 
transformatif dari ajaran iman itu sendiri (Fairclough 2003). 

Terakhir, media digital memfasilitasi munculnya fragmentasi otoritas keagamaan. Di ruang 
virtual, karisma seorang pendeta sering kali tidak lagi ditentukan oleh posisi strukturalnya dalam 
hierarki sinode GMIM, melainkan oleh kemampuan retoris dan persona digital yang dibangunnya. 
Pengkhotbah yang mampu menguasai gramatika media sosial dengan intonasi yang tepat, visual 
yang menarik, dan bahasa yang relevan dapat membangun basis pengikut (followers) yang 
melintasi batas-batas geografis paroki tradisional. Hal ini melahirkan fenomena micro-celebrity di 
kalangan rohaniwan, di mana bahasa khotbah bercampur dengan personal branding. Identitas 
pengkhotbah dikonstruksi melalui teks dan visual sebagai sosok yang inspiratif dan dekat dengan 
umat, namun di saat yang sama, konstruksi ini rentan menjebak pengkhotbah pada narsisme digital 
di mana pelayanan mimbar bergeser menjadi panggung pertunjukan diri. Dengan demikian, media 



	

									-	Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	2	(2026)	178	

digital tidak hanya mengubah cara khotbah disampaikan, tetapi secara fundamental mengubah 
siapa yang didengar dan apa yang dianggap sebagai kebenaran yang valid dalam ekosistem iman 
digital (M.Si 2016). 

 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa khotbah virtual GMIM telah mengalami transformasi 
struktural dan fungsional akibat mediatisasi, di mana struktur bahasa bergeser dari pola homiletika 
konvensional menjadi gaya konversasional yang padat, estetis, dan persuasif demi beradaptasi 
dengan logika media sosial. Secara representasi, nilai-nilai keimanan tidak lagi dikonstruksi 
sebagai dogma teologis yang kaku, melainkan direproduksi sebagai solusi pragmatis dan validasi 
psikologis yang memberdayakan jemaat dalam menghadapi ketidakpastian hidup. Media digital 
terbukti mempengaruhi pergeseran otoritas pastoral, yang kini tidak lagi bertumpu semata pada 
hierarki institusi, melainkan pada kemampuan retoris untuk membangun kedekatan emosional 
(intimidasi) dengan audiens. Temuan ini berkontribusi dalam mengisi kekosongan literatur 
mengenai adaptasi wacana keimanan Kristen Protestan dalam bingkai Analisis Wacana Kritis di 
Indonesia. Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan pada lingkup data yang hanya berfokus 
pada khotbah GMIM dalam periode pasca-pandemi serta analisis yang terbatas pada perspektif 
produksi teks dan wacana. Oleh karena itu, terbuka peluang bagi peneliti lain untuk memperluas 
kajian ini dengan meneliti resepsi jemaat secara etnografis atau melakukan studi komparatif antar-
denominasi gereja untuk melihat pola mediatisasi agama yang lebih komprehensif. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Ahmad Muhammad Rohmatal Lil Alamin, NIM :. 16520003. 2023. “ANALISIS WACANA 

KRITIS NORMAN FAIRCLOUGH TERHADAP KONSEP PLURALISME DALAM 
WEBSITE NU ONLINE.” skripsi, UIN SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA. 

Campbell, Heidi A., and Ruth Tsuria. 2021. Digital Religion: Understanding Religious Practice 
in Digital Media. Routledge. 

Dijk, Teun A. van. 1997. Discourse as Structure and Process. SAGE. 
Eriyanto. 2001. Analisis wacana: pengantar analisis teks media. LKiS Yogyakarta. 
Fairclough, Norman. 2003. Analysing Discourse: Textual Analysis for Social Research. 

Routledge. 
Fairclough, Norman. 2013. Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language. 

Routledge. 
Foucault, Michel. 2013. Archaeology of Knowledge. 2nd ed. London: Routledge. 
Hjarvard, Stig. 2008. “The Mediatization of Religion: A Theory of the Media as Agents of 

Religious Change.” Northern Lights: Film and Media Studies Yearbook 6:9–26. 
doi:10.1386/nl.6.1.9_1. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldana. 2013. Qualitative Data Analysis: 
A Methods Sourcebook. SAGE Publications. 

M.Si, Dr Rulli Nasrullah. 2016. Teori dan Riset Media Siber (cybermedia). Kencana. 
Saadah, Muizzatus. n.d. “dalam Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir.” 
Sheyholislami, Jaffer. n.d. “Critical Discourse Analysisi.” 
Sluys, Katie, Mitzi Lewison, and Amy Flint. 2006. “Researching Critical Literacy: A Critical 

Study of Analysis of Classroom Discourse.” Journal of Literacy Research - J LIT RES 
38:197–233. doi:10.1207/s15548430jlr3802_4. 



	

																																		Veritas	Lux	Mea	(Jurnal	Teologi	dan	Pendidikan	Kristen)	Vol.	8.	No.	1	(2026)	-	179	

Teguh Arif Romadhon, Teguh. 2021. “ANALISIS WACANA KRITIS PEMBERITAAN KAUM 
DIFABEL PADA RUBRIK DIFABEL TEMPO.CO EDISI DESEMBER 2020.” skripsi, 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim  Riau. 

Wahab, Abdul. n.d. “Judul : Analisis Wacana Kritis Pada Pernberitaan Media Online 
kumparancom dan ArrahmahNews.com Tentang Penolakan Pengajian Khalid Basalamah 
Di Sidoarjo, Jawa Timur.” 

Wardani, Azmi Putri Ayu. 2025. “Resistensi zakiah daradjat terhadap domestikasi perempuan 
dalam buku islam dan peranan wanita: Analisis wacana kritis perspektif Norman 
Fairclough.” masters, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim. 

 


