LENTERA NUSANTARA

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen)

Vol. 5, No. 1 (2025): 35-53

https:/ /jurnal.sttkn.ac.id/index.php/JL/index
Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara

Biblika Teologi Lokal: Merekonstruksi Teteholoi Ana'a
Dalam Konteks Kematian Sebagai Alam DewaMenurut
Kepercayaan Nias Berdasarkan Yohanes 14:1-4

Agus Arda Setiawan Telaumbanua
Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Jakarta
agusardasetiawantelaumbanua@gmail.com

Abstract: This study is motivated by the continuing strong eschatological
uncertainty in the understanding of death among the Nias people,
including among Ono Niha Christians, due to the breakdown of theological
dialogue between the Gospel and the local concept of Teteholi Ana'a since
the missionary era. The purpose of this study is to reconstruct the concept
of Teteholi Ana'a in the context of death based on Jesus' teaching about
the Father's house in John 14:1-4. The method used is qualitative research
with a literature study approach, through an analysis of Nias cosmology,
an exposition of the text of John 14:1-4 based on the Greek text NA-28,
and the application of Watson and Watson's theory of deculturalization of
the Gospel. The results and discussion show that Teteholi Ana'a can be
reinterpreted theologically as a symbol of the universal revelation of
human longing for a divine place, which finds its full meaning in Christ's
eschatological promise. The thesis statement of this research affirms that
the reconstruction of Teteholi Ana'a in the light of John 14:1-4 enables a
biblical encounter between the Gospel and culture and builds healthy
discipleship for the Nias church today.

Keywords: Biblical, Reconstruction, Teteholi  Ana'a, Death,
Deculturalization

Abstrak: Penelitian ini dilatarbelakangi oleh masih kuatnya
ketidakpastian eskatologis dalam pemahaman kematian masyarakat
Nias, termasuk di kalangan Kristen Ono Niha, akibat terputusnya dialog
teologis antara Injil dan konsep lokal Teteholi Ana’a sejak masa zending.
Tujuan penelitian ini adalah merekonstruksi konsep Teteholi Ana’a
dalam konteks kematian berdasarkan pengajaran Yesus tentang rumah
Bapa dalam Yohanes 14:1-4. Metode yang digunakan adalah penelitian
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka, melalui analisis kosmologi
Nias, eksposisi teks Yohanes 14:1-4 berdasarkan teks Yunani NA-28,

35


mailto:agusardasetiawantelaumbanua@gmail.com

serta penerapan teori dekulturalisasi Injil dari Watson dan Watson. Hasil
dan pembahasan menunjukkan bahwa Teteholi Ana’a dapat
direinterpretasi secara teologis sebagai simbol wahyu umum tentang
kerinduan manusia akan tempat ilahi, yang menemukan kepenuhan
maknanya dalam janji eskatologis Kristus. Thesis statement penelitian
ini menegaskan bahwa rekonstruksi Teteholi Ana’a dalam terang
Yohanes 14:1-4 memungkinkan perjumpaan Injil dan budaya secara
biblika dan membangun pemuridan yang sehat bagi gereja Nias masa
kini.

Kata Kunci: Biblika, Rekonstruksi, Teteholi Ana’a, Kematian,
Dekulturalisasi

PENDAHULUAN

Dalam berbagai tradisi keagamaan dan sistem kepercayaan, terdapat
konsensus konseptual mengenai keberlanjutan eksistensi manusia
melampaui batas kematian biologis dimana kehidupan temporal di dunia
dipahami hanya sebagai fase transisional yang mendahului realitas
pascakematian, yakni suatu bentuk keberadaan yang dipandang bersifat
abadi dan definitif. Masyarakat Nias sebagai salah satu suku di Indonesia
juga menganut sistem kepercayaan demikian. Telaumbanua menjelaskan
bahwa masyarakat Nias disebut ono niha percaya setelah meninggal (mondroi
ulidano) jiwa (noso) akan kembali kedunia Teteholi Ana’a tempat Lowalangi
berada yakni suatu tataran kosmologis yang dipersepsikan memiliki sifat
kekekalan.! Dalam konstruksi mitologis masyarakat Nias Teteholi Ana’a
dipahami sebagai ranah primordial yang menjadi asal-usul keberadaan
leluhur mereka.? Ruang kosmologis ini tidak hanya berfungsi sebagai locus
genealogis, tetapi juga sebagai pusat keilahian karena komunitas Nias
meyakini bahwa para dewa bersemayam dan menjalankan otoritas mereka di
wilayah tersebut.® Keyakinan ini menjadi kerangka interpretatif masyarakat
Nias terhadap realitas kematian dan hubungan manusia dengan dunia
adikodrati. Akan tetapi sejak kedatangan misionaris RMG pada 27 September
1865, kristenisasi di Nias berkembang pesat sehingga dalam sekitar 75 tahun
mayoritas Ono Niha menjadi Kristen. Namun, para misionaris memandang
budaya dan religi lokal secara negatif, sehingga ritus tradisional dan mitologi

1 Tuhoni Telaumbanua, “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat Nias,”
SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora Dan Kebudayaan, ahead
of print, January 1, 2021, https://doi.org/10.36588/SUNDERMANN.V14I1.49.

2 Agus Arda Setiawan Telaumbanua, Dalmidah Lubis, and Yakobus Nosiduhu Harefa,
“Kajian Antropolinguistik: Makna Simbolik Bolanafo Secara Religi Pada Pernikahan Adat
Suku Nias,” Nubuat : Jurnal Pendidikan Agama Kristen Dan Katolik 2, no. 2 (June 2025): 69—
79, https://doi.org/10.61132/nubuat.v2i2.1037.

3 M. Marihot Simanjuntak, “Analisis Nilai Budaya Dalam Cerita Rakyat ‘Mado-Mado
Nias,” Kode : Jurnal Bahasa 10, no. 4 (December 2021),
https://doi.org/10.24114 /kjb.v10i4.30770.

36



Nias dianggap tidak selaras dengan iman Kristen dan kemudian dipaksakan
untuk disingkirkan dari praktik kehidupan jemaat.4

Meskipun para misionaris berhasil mengkontekstualisasikan istilah
Lowalangi sebagai dewa tertinggi dalam mitos Nias kepada Allah. Namun
sayangnya Teteholi Ana’a sebagai alam Lowalangi dibuang begitu saja tanpa
diikutsertakan sebagai bagian dekulturalisasi dari mitos tersebut yang
memberikan jaminan tempat roh orang percaya berada yakni dirumah Bapa
sehingga masyarakat Nias mengerti kemana noso (Roh)-nya berada ketika
meninggal. Alhasil, pemaksaan ini mengakibatkan masih terdapatnya
sejumlah orang Kristen Ono Niha yang mempertahankan pola penghayatan
tentang kematian dan alam arwah yang berakar pada sistem kepercayaan
prakekristen, meskipun mereka tidak lagi menyadari asal-usul
tradisionalnya. Salah satu manifestasinya ialah keyakinan bahwa pada hari
ketiga setelah kematian arwah kembali ke rumah untuk mengambil barang-
barang yang dahulu dipakainya.®

Fenomena dewasa ini terjadi berdasarkan temuan empirik yang
dipaparkan oleh Harefa dalam penelitian yang dilakukan di lingkungan BNKP
Saeru, teridentifikasi suatu pola praksis keagamaan yang menunjukkan
keberlanjutan unsur kepercayaan tradisional dengan menghormati roh
leluhur. Hal ini terlihat dari keyakinan bahwa arwah orang tua yang telah
meninggal tetap hadir di rumah, yang kemudian diekspresikan melalui
tindakan simbolik menyiapkan perlengkapan tidur seperti bantal dan tikar
bagi roh tersebut.® Fenomena lain juga dijelaskan oleh Nduru melalui
wawancara dengan masyarakat Desa Marao di Nias Selatan, mengidentifikasi
adanya praktik keyakinan dalam tradisi foola jimate bahwa arwah orang yang
telah meninggal tetap memiliki keterhubungan dengan keluarga yang masih
hidup. Ketidakharmonisan relasional dalam keluarga diyakini dapat
membangkitkan kemarahan arwah dan memicu konsekuensi serius, seperti
penyakit atau kematian. Untuk mencegah dampak tersebut, dilakukan ritual
foola jimate sebagai mekanisme simbolik untuk memutus ikatan antara
arwah dan keluarga yang ditinggalkan.” Fenomena ini menunjukkan bahwa
masyarakat Nias masih mengalami ketidakpastian eskatologis terkait roh
setelah kematian bahkan dalam kehidupan orang kristen sekalipun dengan

4 Nurcahaya Gea, “Menang Tanpa Konfrontatif: Studi Tentang Konsep Kemenangan
Dalam Masyarakat Nias,” SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains,
Humaniora Dan Kebudayaan 13, no. 2 (December 2020): 99-114,
https://doi.org/10.36588 /sundermann.v13i2.44.

5 Telaumbanua, “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat Nias.”

6 Gustav Gabriel Harefa, Eirene Kardiani Gulo, and Mesra Wati Gaurifa, “Strategi
Gereja Dalam Mengatasi Praktik Okultisme Di Seputar Kematian,” HINENI: Jurnal Ilmiah
Mahasiswa 2, no. 1 (n.d.): 37, https://doi.org/10.36588 /HINENI.V2I1.55.

7 Popi Yanser Iman Jaya Ndruru, Bimo Setyo Utomo, and Suparman, “Menelaah
Tradisi Foola Jimate Dalam Masyarakat Nias: Sebuah Tinjauan Teologis-Kritis,” DA’AT:
Jurnal Teologi Kristen S, no. 1 (January 2024): 42-52,
https://doi.org/10.51667 /djtk.v5i1.1528.

37



keyakinan yang terbatas pada transformasi jiwa dan roh yang masih memiliki
ikatan dengan orang hidup dan keberadaan di alam gentayangan.

Fenomena tersebut menuntut dilakukannya rekonstruksi teologis
sebagai suatu pendekatan sistematis dan reflektif yang memungkinkan
masyarakat Nias memperoleh pemahaman yang kokoh dan meyakinkan
mengenai realitas eskatologis kehidupan roh pasca kematian. Untuk
menelaah persoalan ini secara akademik digunakan teori “Making Militant
Disciples yang dikembangkan oleh David L. Watson dan Paul D. Watson
sebagai dasar teori yang relevan. Watson dan Watson menekankan bahwa
proses pemuridan yang sejati tidak semata-mata berhenti pada
pengkontekstualisasian Injil tetapi juga mencakup suatu bentuk
dekulturalisasi yang kritis.® Dalam inkarnasi-Nya, Yesus hadir dalam suatu
konteks budaya tertentu dan melalui hal itu la merepresentasikan nilai-nilai
budaya tersebut sekaligus menyingkapkan sifat dan kehendak Allah di
dalamnya. Contohnya kematian-Nya di kayu salib terjadi dalam kerangka
budaya Yahudi pada masa itu, dan Allah menggunakan peristiwa tersebut
untuk menyatakan kebenaran-Nya. Namun, sebagaimana ditegaskan oleh
Watson, upaya memperkenalkan Injil ke dalam budaya tertentu harus tetap
berlandaskan pada standar normatif Alkitab, sehingga interpretasi dan
adaptasi budaya tidak menyalahi kebenaran firman Tuhan.? Oleh sebab itu
dengan pendekatan Watson kajian ini menggunakan mitos turun temurun
masyarakat Nias yakni Teteholi Ana’a sebagai warisan budaya yang menjadi
rekonstruksi dekulturalisasi yang telah distandarisasi oleh kebenaran firman
Tuhan melalui analisis Yohanes 14:1-3. Dengan demikian, penelitian ini
berangkat dari kesadaran bahwa konsep kematian dan mitos Teteholi Ana’a
masyaraka Nias menjadi wahyu umum yang harusnya tidak dibuang begitu
saja dan dijawab dalam wahyu khusus dengan ditafsirkan ulang dalam
terang teks Yohanes 14:1-3 sebagai standarisasi sehingga tercipta dialog
teologis yang membuka ruang bagi pemuridan yang memberikan
pemahaman eskatologis yang benar dan penginjilan yang konstruktif.

Studi terkait pemahaman tentang kehidupan pasca kematian dalam
tradisi kepercayaan Nias telah memperoleh perhatian yang signifikan dan
telah menjadi fokus berbagai penelitian sebelumnya. Misalnya Telaumbanua
dalam penelitiannya yang berjudul “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan
Nias” menjelaskan bahwa pemahaman masyarakat Ono Niha mengenai
hakikat diri manusia beserta keyakinan mereka terkait kematian dan
eksistensi dunia orang mati menjadi fokus kajian yang menyingkap
perspektif ontologis dan eskatologis dalam tradisi kultural mereka.l0
Sementara Zebua dalam penelitiannya yang berjudul “Makna Ritual Fangasi

8 David L. Watson and Paul D. Watson, Making Militant Diciples (Yogyakarta: ANDI,
2018), 9-10.

9 Watson and Watson, 18.

10 Telaumbanua, “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat Nias.”

38



Sebagai Upacara Adat Setelah Kematian Suku Nias di Desa Ononazara
Kecamatan Tugala Oyo Kabupaten Nias Utara Tahun 2024”7 menemukan
bahwa makna ritual Fangasi dapat dipahami sebagai sebuah upacara adat
yang secara konsisten dilaksanakan di desa Ononazara dan diwariskan
secara turun-temurun. Tujuannya adalah untuk menyelesaikan tanggung
jawab atau beban terhadap keluarga yang telah meninggal sebagai wujud
penghormatan terakhir dan untuk memastikan ketenangan arwah orang
yang telah wafat dalam konteks kepercayaan lokal.!! Berdasarkan penelitian
terdahulu diatas ditemukan kebaruan (novelty) melalui celah atau gap yang
masih belum mengkaji secara langsung tentang merekonstruksi konsep
Teteholi Ana’a dalam konteks kematian sebagai alam dewa dalam perspektif
biblika teologi lokal melalui standarisasi Alkitab difokuskan pada Yohanes
14:1-3 sebagai dasar hermeneutik. Oleh sebab itu kajian ini hadir untuk
mengisi kekosongan tersebut melalui pendekatan yang dikembangkan oleh
Watson dan Watson dalam  “Making Militant Disciples yakni
mendekulturalisasi injil berdasarkan standarisasi dari Alkitab.

Berdasarkan latar belakang dan celah penelitian diatas ditemukan
permasalahan sentral dalam kajian ini yakni bagaimana konsep Teteholi
Ana’a dalam konteks kematian sebagai alam para dewa dalam kepercayaan
tradisional Nias dapat direkonstruksi berdasarkan standarisasi pengajaran
Yesus tentang rumah Bapa dalam Yohanes 14:1-3 sehingga menghasilkan
dekulturalisasi bagi perjumpaan budaya dengan injil?. Oleh sebab itu kajian
ini bertujuan untuk mengonstruksi pemahaman teologis yang koheren
mengenai Teteholi Ana’a dalam konteks kepercayaan kematian masyarakat
Nias melalui standarisasi pengajaran Yesus dalam Yohanes 14:1-3. Sasaran
analisis mencakup pemetaan konsep Teteholi Ana’a, kajian eksegetis
terhadap teks Injil Yohanes 14:1-3 dan penyusunan model rekonstruksi
teologi lokal yang relevan bagi gereja Nias masa kini untuk memperjumpakan
Injil. Thesis statement dari tulisan ini adalah bahwa Teteholi Ana’a dapat
direkonstruksi sebagai simbol transkultural tentang kerinduan manusia
akan tempat ilahi (Wahyu Umum), namun pemenuhannya hanya
menemukan keutuhan makna dalam janji eskatologis Kristus tentang rumah
Bapa dalam Yohanes 14:1-3 (Wahyu Khusus), sehingga tradisi lokal dapat
dipertautkan secara kreatif dengan teologi biblika tanpa kehilangan identitas
iman Kristen.

METODE PENELITIAN
Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah
kualitatif studi pustaka.

11 Ratna Zebua et al., “Makna Ritual Fangasi Sebagai Upacara Adat Setelah Kematian
Suku Nias Di Desa Ononazara Kecamatan Tugala Oyo Kabupaten Nias Utara Tahun 2024,”
WISSEN: Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora 2, no. 4 (October 2024): 169-81,
https://doi.org/10.62383 /wissen.v2i4.377.

39



Pendekatan kualitatif studi pustaka digunakan menjelaskan pendekatan
dekulturalisasi terhadap budaya turun temurun ono niha tentang konsep
Teteholi Ana’a yang telah dihapus pada masa zending. Analisis dilakukan
dengan teori yang dikembangkan oleh Watson dan Watson yang
mengemukakan bahwa inisiasi gereja baru dan pemuridan kerap terhambat
ketika fondasinya dibangun di atas budaya gerejawi yang berasal dari
konteks lain. Model demikian secara implisit menuntut komunitas lokal
meninggalkan identitas kulturalnya dan mengadopsi pola budaya yang asing
sehingga menimbulkan resistensi yang signifikan. Hanya sedikit individu
yang bersedia menanggung stigma sebagai pihak yang berbeda, dan hampir
tidak ada kelompok budaya yang rela kehilangan kontinuitas tradisinya.
Karena itu, transplantasi budaya eksternal menjadi salah satu penghalang
utama bagi perintisan gereja dan pemuridan yang otentik serta kontekstual.l?
Oleh sebab itu nilai budaya dalam mitos Teteholi Ana’a masyarakat Nias yang
telah dihilangkan pada masa zending direkonstruksi dengan memfokuskan
teks Yohanes 14:1-3 sebagai studi analisis eksegesis biblika untuk
mendapatkan standarisasi yang Alkitabiah. Eksegesis dalam bahasa Yunani
menggunakan teks Yunani Perjanjian Baru edisi Nestle-Aland Novum
Testamentum Graece (NA-28). Data yang digunakan bersumber dari teks
Alkitab Yohanes 14:1-3 sebagai sumber primer dengan didukung oleh
sumber lain seperti buku, tafsiran, artikel dan website internet yang relevan
dengan topik pembahasan. Pembahasan dimulai dengan menjelaskan
konsep Teteholi Ana’a dalam kepercayaan Nias. Selanjutnya dilakukan kajian
terhadap teks Yohanes 14:1-3 dengan eksegesis teks. Kemudian dilakukan
rekonstruksi terhadap konsep Teteholi Ana’a berdasarkan analisa teks
Yohanes 14:1-3 dalam mendekulturalisasi sebagai perjumpaan dengan Injil.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Teteholi Ana’a Dalam Konteks Kematian Menurut Kepercayaan
Masyarakat Nias

Teteholi Ana’a merupakan tradisi mitologis ono niha yang berakar dari
dogmatis kosmologi yang berfungsi sebagai narasi paradigmatik untuk
menafsirkan asal-usul serta struktur realitas menurut pandangan
tradisional ono niha. Menurut Hammerle kosmologi Ono Niha ditandai oleh
suatu struktur dualistis yang bersifat ambivalen, yaitu pembedaan antara
dunia atas sebagai dunia roh dan dunia bawah sebagai dunia manusia, suatu
dikotomi yang mengekspresikan dinamika relasional antara tatanan ilahi dan
realitas manusiawi.!3 Walaupun kosmologi tersebut memuat ketegangan
antara dua ranah eksistensial masyarakat Ono Niha tetap menegaskan
bahwa asal-usul ontologis mereka berpangkal pada “dunia atas (dunia roh),”

12 Watson and Watson, Making Militant Diciples, 38-39.
13 Johannes Maria Haémmerle, Asal Usul Masyarakat Nias: Suatu Interpretasi
(Gunungsitoli: Yayasan Pusaka Nias, 2001), 53-58.

40



yang dalam tradisi mitologis dirumuskan melalui narasi asal mula yang
dikenal sebagai Teteholi Ana’a.

Dalam narasi asal mula, Ono Niha memahami manusia sebagai
makhluk yang diciptakan oleh para dewa yang sekaligus dipandang sebagai
leluhur primordial dan pemilik eksistensi manusia di bumi. Bumi diposisikan
sebagai pusat tatanan kosmik (dunia manusia) sedangkan dunia atas (dunia
roh) diciptakan oleh Sihai, diperkirakan memiliki sembilan tingkatan, dengan
lapisan kesembilan sebagai wilayah yang paling dekat dengan bumi.!4 Pada
tingkat inilah terletak Teteholi Ana’a, yang dipandang sebagai kampung asal
para leluhur Ono Niha sebelum mereka menapaki dunia manusia. Ranah
tertinggi berada di bawah otoritas ilah dunia atas yaitu Lowalangi atau
Lowalani, sementara dunia bawah berada di bawah pemerintahan ilah bawah
yaitu Laturedané atau Bauwadané. Oleh sebab itu dalam pandangan
antropologis ono niha manusia mengandung unsur transenden yang bersifat
kekal, yang disebut noso atau lumdélumé atau keduanya secara simultan.
Dimensi rohaniah ini dipahami memiliki orientasi eskatologis yakni suatu
keharusan untuk kembali kepada sumber asalnya yaitu Teteholi Ana’a.l®
Jelas bahwa dengan konsep mitologis ini ada harapan yang tersirat untuk
mendapatkan kehidupan setelah kematian bagi ono niha.

Namun kembalinya noso atau lumélumé ono niha ke Teteholi Ana’a
dipahami sebagai suatu realitas yang hanya dapat diwujudkan melalui
kepatuhan terhadap tatanan adat (lala hada), yang berfungsi sebagai medium
normatif dan religio-kultural bagi pemulihan keterhubungan eksistensial
dengan asal-usul ilahinya. Beragam ungkapan seperti aetu noso (terputusnya
prinsip vital), mondréi ulidané (pengakhiran keberadaan duniawi), mofané
(keberangkatan menuju realitas lain), chuwa (fase penuntasan hidup), dan
alele (kondisi kehilangan seluruh daya) dalam bahasa Indonesia disebut
kematian, menggambarkan keragaman konseptual yang menegaskan
pemahaman mendalam masyarakat Nias mengenai proses ontologis
kembalinya noso (roh) kepada asal ilahinya. Kematian dipahami sebagai
terminasi eksistensi manusia dalam ranah duniawi, ketika tubuh (boto)
mengalami disintegrasi kembali menjadi debu.1® Pada saat yang sama, unsur
jiwa (noso) diyakini kembali kepada Lowalangi di Teteholi Ana’a sebagai
entitas tertinggi dalam sistem kepercayaan Nias, sementara unsur roh yang
disebut bekhu zimate dipercaya tetap berada di sekitar jasad sebelum

14 Tuhoni Telaumbanua and Uwe Himmel, Salib Dan Adu: Studi Sejarah Dan Sosial
Budaya Tentang Perjumpaan Kekristenan Dan Kebudayaan Asli Di Nias Dan Pulau-Pulau
Batu, Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015), 23-24.

15 Peter Suzuki, The Religious System and Culture of Nias, Indonesia (Gravenhage:
Uitg: Excelsior, 1959), 13-15.

16 Alokasih Gulo, Bambang Subandrijo, and Simon Rachmadi, “Editing the Story of
Life in the Experience of Grief: An Intercultural Pastoral Care of the Nias Church in
Indonesia,” Transformation 39, no. 3 (July 2022): 163-80,
https://doi.org/10.1177/02653788221098330.

41



akhirnya turun ke dunia bawah pada hari keempat setelah kematian.l”
Namun masalah yang jauh lebih kompleks muncul ketika
mempertimbangkan momen tepat seseorang dinyatakan kembali ke Teteholi
Ana’a atau memasuki dunia bawah. Hingga kini, tidak ditemukan
pernyataan eksplisit ataupun konsensus konseptual dalam sumber-sumber
yang ditelaah yang dapat menjelaskan secara pasti tahap transisional
tersebut.1® Oleh sebab itu, mitos yang dipegang memperkuat keyakina relasi
antara yang hidup dan mereka yang telah meninggal tidak pernah
sepenuhnya terputus, meskipun interaksi tersebut tidak lagi dimungkinkan
dalam bentuk material atau fisikal melainkan berlangsung dalam ranah
simbolik dan spiritual.

Lebih jauh berdasarkan konstruksi kosmologis ono niha yang diyakini
bahwa leluhurnya berasal dari Teteholi Ana’a dan setiap ono niha akan
kembali ke asal tersebut ketika memasuki fase kematian. Akan tetapi, lokasi
Teteholi Ana’a sendiri tidak pernah diidentifikasi secara jelas baik dalam
tradisi lisan maupun dalam varian mitologis yang berkembang. Hadmmerle
mencoba menjelaskan dalam tulisannya bahwa  Teteholi Ana’a
merepresentasikan rahim ibu sebagai locus asal-usul manusia.l® Tafsiran ini
signifikan karena berusaha mengungkap makna simbolik dari ungkapan-
ungkapan mitologis Nias, suatu pekerjaan hermeneutis yang kompleks
bahkan bagi masyarakat Nias sendiri namun berhasil dilakukan oleh
Hammerle dengan ketelitian analitis yang tinggi. Namun demikian apabila
Teteholi Ana’a benar dipahami sebagai rahim ibu timbul persoalan
epistemologis mengenai kemungkinan kembalinya manusia yang meninggal
ke dalam rahim tersebut, bagaimana menjelaskan mekanisme ontologis
kembalinya manusia setelah kematian? Hingga kini pertanyaan ini belum
memperoleh jawaban yang definitif.

Meskipun penelitian Mangentang menunjukkan bahwa pemaknaan
kematian dalam masyarakat Nias telah bergeser akibat pengaruh globalisasi
dan modernisasi. Kini diyakini bahwa mereka yang meninggal tidak lagi
memiliki relasi apa pun dengan keluarga yang masih hidup.?° Namun Daeli
menjelaskan bahwa masih adanya praktik Fame’e Fangasi dimana arwah
yang tersadar dapat menuju alam baka dengan tenang. Perhatikan
penggunaan istilah alam baka menimbulkan problematis ketidakpastian
teologis tujuan akhir manusia setelah kematian. Selain itu, masih terdapat
komunitas Ono Niha yang telah memeluk Kekristenan namun tetap

17 Telaumbanua and Hummel, Salib Dan Adu: Studi Sejarah Dan Sosial Budaya
Tentang Perjumpaan Kekristenan Dan Kebudayaan Asli Di Nias Dan Pulau-Pulau Batu,
Indonesia, 45-46.

18 Telaumbanua, “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat Nias.”

19 Hammerle, Asal Usul Masyarakat Nias: Suatu Interpretast, 107.

20 Matheus Mangentang, “Transformasi Makna Kematian Dalam Kepercayaan Suku
Nias: Antara Warisan Budaya Dan Konteks Kekristenan,” Manna Rafflesia 11, no. 1 (October
2024): 168-85, https://doi.org/10.38091/man_raf.v11i1.499.

42



mempertahankan keyakinan bahwa orang yang meninggal masih memiliki
keterhubungan dengan yang hidup, sehingga praktik pemberian makanan
atau sesajen kepada arwah tetap dijalankan sebagai bentuk penghormatan.?2!
Dengan demikian, meskipun masa zending hingga pelayanan para guru
jemaat dan pendeta masa kini telah menanamkan doktrin Kristen yang
kokoh, masih terdapat Ono Niha yang belum memahami secara tepat tujuan
akhir mereka setelah kematian.

Analisis Yohanes 14:1-4
Konteks Historis 14:1-4

Yohanes 14:1-4 merupakan bagian dari komposisi khotbah Yesus pada
pasal 14-17 yang secara keseluruhan memuat Farewell Discourse yakni
perpisahan Yesus kepada murid-murid-Nya menjelang penangkapan dan
penyaliban. Diskursus perpisahan ini merupakan blok teks diskursus
terbesar dalam Injil Yohanes yang kemudian diikuti oleh narasi penderitaan
Yohanes. Menurut Kostenberger konfigurasi literer ini mengombinasikan
prosa naratif yang berkelanjutan dengan segmen dialogis merepresentasikan
pola komposisi yang lazim dalam tradisi bioi.?? Ridderbos juga menegaskan
bahwa secara literer genre khotbah valediktori ini adalah suatu bentuk yang
sangat dikenal dalam dunia kuno baik Yunani-Romawi maupun Yahudi.?3
Perjanjian Lama (Kej. 27:1-40; 47:29-50:14; 50:22-26; Ul. 31-34) dan
Perjanjian Baru (Kis. 20:18 dst.; 2Tim. 4; khotbah perpisahan di Injil Sinoptik
Mrk. 1). Ada tiga unsur dominan dalam genre ini yakni tinjauan konteks
historis, pemberian instruksi, dan perspektif eskatologis (lazimnya disertai
unsur konsolatori dan admonisi).?4 Dengan demikian Yohanes 14:1-4 adalah
komposisi khotbah valediktori berada dalam genre persepektif eskatologis
sebab Kristus memulai dengan bahasa imperatif teologis mendalam dengan
kata tapaocoéofw (tarassesthd) dari akar kata rapdoow yang memiliki nuansa
retoris konsolatori.

Narasi historikal retorika Yesus dicatat Yohanes setelah Perayaan
Penahbisan. Fase naratif kehidupan Yesus berlangsung dengan intensitas
yang semakin meningkat, menyusul kebangkitan Lazarus dicatat bahwa
“Paskah orang Yahudi sudah dekat” (11:55), “enam hari sebelum Paskah”
Yesus tiba di Betania, di mana Maria mengurapi kaki-Nya dengan minyak

21 Ayu Wirdawati, “Dinamika Asimilasi Etnis Nias di Minangkabau: Identitas Budaya,
Interaksi Sosial, dan Tantangan dalam Konteks Multikulturalisme,” Khasanah Ilmu - Jurnal
Pariwisata Dan Budaya 15, no. 2 (December 2024): 116-24,
https://doi.org/10.31294 /khi.v15i2.20854.

22 Andreas J. Kostenberger, A Theology of John’s Gospel and Letters (Grand Rapids:
Zondervan, 2004), 423.

23 Herman N. Ridderbos, The Gospel According to John: A Theological Commentary
(Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 481.

24 Kostenberger, A Theology of John’s Gospel and Letters, 424.

43



narwastu yang mahal sebagai persiapan penguburan-Nya (12:1-8).2°
Keesokan harinya Ia memasuki Yerusalem di tengah seruan “Hosannal
Diberkatilah Dia yang datang dalam nama Tuhan, Raja Israel” (12:12-13).
Ketika orang-orang non-Yahudi mencari-Nya, Yesus menyadari bahwa
“saatnya telah tiba bagi Anak Manusia untuk dimuliakan” (12:20-23).26

Peristiwa pembasuhan kaki merupakan background historikal ayat ini
dengan penanda waktu sebelum paskah (13:1). Yohanes secara eksplisit
tidak mencantumkan dimana peristiwa ini terjadi. Namun Michael
memberikan validasi yang cukup kuat, peristiwa tersebut terjadi setelah
makan malam terakhir di Yerusalemm.?” Lukas mencatat peristiwa terjadi di
ruang atas rumah yang dimasuki seorang pembawa kendi berisi air (Luk.
22:7-13). Liefield mengidentifikasikan bahwa pembawa kendi air adalah
seorang Pria (umumnya wanita) dan ruangan atas yang besar” berada di
lantai dua di bawah atap datar, dapat diakses melalui tangga luar. Ruangan
itu dilengkapi dengan tempat tidur untuk berbaring saat makan Paskah dan
dengan peralatan yang diperlukan.?® Dengan demikian peristiwa
pembasuhan terjadi disebuah rumah atau gedung berlantai di Yerusalem.

Pasal 13 menjadi awal narasi sehingga memiliki korelasi yang sangat
signifikan secara historis. Sproul menjelaskan ketika Yesus gelisah dalam
Roh-Nya (13:21a) Yohanes mencatat Yesus menyadari secara defenitif
pengkhianatan Yudas, sehingga para murid pun terguncang dan bingung
ketika mendengar hal itu (13:22).29 Intensitas afliksi para murid menguat
ketika mendengar argumen Yesus bahwa la akan segera pergi kerumah Bapa
dan mereka tidak dapat mengikutinya. Akibatnya, Petrus yang gelisah
mengintograsi ke mana Yesus akan pergi dan menawarkan janji gegabahnya
yang terdengar seperti parodi absurd (13:33, 36-37).3% Alhasil sesuai dengan
argumen profetis Kristus Petrus menyangkal Yesus tiga kali sebelum Ayam
berkokok (13:38).

Namun demikian, tampaknya dogma tersebut terlalu rumit dan absurd
bagi para murid. Tomas secara spontan mengajukan pertanyaan retoris
bagaimana mereka tahu jalan kesitu (Rumah Bapa)? Seakan
mengindikasikan butuh respon substantif dari Kristus. Meskipun Thomas
mendengar Yesus menyebut “rumah Bapa-Ku” (ay. 2). Menurut Carson,
kemungkinan Thomas masih berasumsi jalan sebagai jalur arteri publik atau
roadmap lintasan.3! Filipus juga merefleksikan disorientasinya dengan

25 John Behr, John the Theologian and His Paschal Gospel A Prologue to Theology (New
York: Oxford University Press, 2019), 172.

26 Behr, 172.

27 J. Ramsey Michaels, The Gospel of John (Grand Rapids: Eerdmans, 2010), 607.

28 D.A. Carson, Walter W. Wessel, and Walter L. Liefeld, The Expositor’s Bible
Commentary: Matthew, Mark, Luke (Grand Rapids: Regency, 1984), 8:1045.

29 R.C. Sproul, John: An Expositional Commentary (Sanford: Reformation Trust
Publishing, 2009), 313.

30 Michaels, The Gospel of John, 644-66.

31 D.A. Carson, The Gospel According To John (Leicester: Apollos, 1991), 384.

44



menuntut data afirmasi dari Kristus menunjukkan Bapa secara spesifik.
Disoerientasi kognitif Filipus sangat kuat bahkan murid lain belum cukup
mengenal Yesus sendiri. Késtenberger melihat akibat disoerientasi kognitif,
Filipus meminta afirmasi dalam bentuk teofani secara eksplisit, yang
merupakan kebodohan mutlak Filipus.32 Dengan demikian narasi valediktori
eskatologis Yesus dalam Yohanes 14:1-3 secara historis adalah argumen
konsolasi Yesus kepada para murid yang secara psikologis sedang mengalami
kegelisahan dan terganggu oleh prospek pengkhianatan salah satu murid
dalam retorika Yesus. Selain itu disorientasi kognitif murid menyebabkan
kesalahan interpretasi murid terhadap valediktori tersebut. Akibatnya
retorika Yesus diinterpretasikan secara literer tanpa memahami objektifitas
dari argumen konsolasi Yesus terhadap kegelisahan mereka.

Eksposisi Yohanes 14:1-4

Ayat pertama dibuka dengan perintah Yesus dengan kata kerja
tapaocceobn “tarassestho” berbentuk imperatif kini dari akar kata tarasso.
Secara literal diterjemahkan mengaduk atau mengguncang (mengaduk air),
King James Version menerjemahkan trouble artinya mengganggu.33 Menurut
Kostenberg bentuk imperatif kini mengindikasikan bahwa tindakan yang
dimaksud telah sedang berlangsung. Oleh karena itu, perintah tersebut tidak
dimaksudkan untuk memulai suatu tindakan baru, melainkan untuk
menghentikan keadaan yang sudah terjadi. Dengan adanya partikel negatif
Mn (me), frasa tersebut secara tepat dipahami dan diterjemahkan sebagai
“berhentilah gelisah.”3* Namun, Murray melihat bahwa formulasi terjemahan
yang memadai adalah “Berhentilah membiarkan hati kalian gelisah.”3> Dalam
hal ini Yesus memberi penghiburan kepada murid yang terancam referensi
kepergian Kristus yang membuat mereka bingung, gelisah dan ragu tentang
yang dinyatakan Kristus.

Selanjutnya Kristus menyampaikan argumen miotsvete €i¢ v Ogov, Kai
gi¢ éue motevete (pisteuete eis ton Theon, kai eis eme pisteuete). Menurut
Carson, argumen tersebut merupakan dua cara bagi para murid
menenangkan hatinya.3® Namun, Murray melihat bahwa argumen Kristus
untuk percaya kepada Allah yang Mahakuasa sebagai Pencipta dan terus
percaya kepada Kristus adalah perintah untuk memiliki iman seperti yang
dimiliki Abraham yang melawan segala harapan dan didalam harapan ia
percaya (Rom 4:18).37 Dapat ditegaskan bahwa, iman kepada Yesus tidak
dipahami sebagai suatu unsur pelengkap atau opsional yang ditambahkan

32 Kostenberger, A Theology of John’s Gospel and Letters, 399.
33 James Strong, Strong’s: Greek and Hebrew Dictionary of the Bible (Nashville:
Thomas Nelson, 1996), 3418-19.
34 Kostenberger, A Theology of John’s Gospel and Letters, 393.
35 George R. Beasley-Murray, John (Dallas: Word Publishing, 1987), 348-49.
36 Carson, The Gospel According To John, 381.
37 Beasley-Murray, John, 349.

45



pada iman kepada Allah. Iman tersebut bukanlah pilihan tambahan yang
dapat diambil atau diabaikan secara bebas. Sebaliknya, karena Yesus
merupakan manifestasi dan penyingkapan diri Allah, serta satu-satunya
jalan menuju Bapa (bdk. ay. 6), maka iman kepada Bapa dalam pengertian
yang autentik dan bermakna secara teologis tidak mungkin dipisahkan dari
iman kepada Yesus. Dengan demikian, melihat konteks historis yang sedang
dialami para murid argumen Carson dapat disetujui bahwa cara
menenangkan hati dalam kegelisahan murid adalah percaya kepada-Nya.

Ayat selanjutnya memperkenalkan konsep teologis utama tentang
“rumah Bapa” yang memiliki banyak tempat tinggal. Istilah oikia merujuk
pada rumah tangga atau tempat tinggal, sedangkan monai (berasal dari kata
mone, tinggal atau berdiam) menggambarkan bentuk kediaman yang bersifat
permanen dan relasional.3® Stott menekankan bahwa dalam Injil Yohanes,
metafora “rumah Bapa” selalu menekankan aspek relasional hubungan yang
intim dengan Allah bukan sekadar konsep fisik atau bangunan.3? III juga
menekankan bahwa istilah ini melambangkan relasi kekal yang bersandar
pada karya Yesus, yang akan digenapi melalui kematian dan kebangkitan-
Nya.?0 Akan tetapi tampaknya penafsiran ini terlalu alegoris, bagi Siburian
ungkapan “di rumah Bapa-Ku” tidak serta-merta harus dipahami secara
reduktif sebagai rujukan langsung kepada surga sebagai lokasi kediaman
ideal Allah, Bapa. Dalam kerangka ini, Yesus menunjuk pada diri-Nya dan
karya penebusan-Nya di salib Golgota, yang melaluinya orang percaya
dibawa masuk dan dipersatukan di dalam tubuh-Nya. Oleh sebab itu, makna
“‘“rumah” melampaui pengertian spasial tertentu dan menunjuk pada
keberadaan di dalam tubuh Kristus sendiri, yang tidak dibatasi oleh sekat-
sekat fisik maupun oleh identitas bangunan gerejawi atau denominasi
lokal.4! Selain itu, Késtenberger menegaskan bahwa rumah Bapa dalam ayat
ini selaras dengan pola budaya patriarkal Yahudi, Yesus sebagai Anak Bapa
menetapkan para pengikut-Nya sebagai anggota keluarga Bapa dan
membuka rumah-Nya bagi mereka sebagai tempat tinggal akhir.42 Oleh sebab
itu dalam konteks ini, alih-alih menguraikan secara rinci karakteristik rumah
Bapa, Yesus menegaskan dua hal pokok yakni ketersediaan ruang yang
memadai dan keterkaitan masa depan orang percaya dengan kepulangan
mereka ke rumah Bapa, yang digambarkan secara relasional seperti seorang
anak yang kembali ke rumah ayahnya (bdk. Luk. 15:11-32).

38 Samuel Bagster and Sons, The Analytical Greek Lexicon (London: Bagster, 1850),
2341.

39 John Stott, Christian Mission in the Modern World (Downers Grove: InterVarsity
Press, 2015), 55.

40 Ben Witherington III, John’s Wisdom: A Commentary on the Fourth Gospel
(Louisville: John Knox, 1995), 274.

41 Togardo Siburian, “(37) Rumah Bapa 2,” accessed January 9, 2026,
https:/ /www.academia.edu/ 129362567 /Rumah_Bapa_2.

42 Andreas J. Kostenberger, John (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 396-97.

46



Kata monai memperjelas hubungan argumen Kristus, monai dari akar
kata mone secara leksikal diterjemahkan a staying, residence yakni tempat
tinggal (tindakan atau tempatnya).*3 KJV menerjemahkan abode, mansion.
Dengan demikian jelas bahwa seharusnya kata rumah Bapa
diinterpretasikan secara literal. Ridderbos bahkan menegaskan bahwa
Kristus menjelaskan Ia pergi untuk menyediakan tempat bagi mereka (para
murid) sesuai dengan refleksi retorik Kristus sebelumnya tentang rumah
Bapa.** Ini mengindikasikan bahwa penyediaan tempat oleh Kristus
berlangsung secara literal. Barker mendukung interpertasi ini dengan
memperjelas bahwa ungkapan moéne merujuk pada lokasi-lokasi tempat
bangsa Israel mendirikan kemah selama perjalanan mereka menuju Tanah
Perjanjian (Ul. 1:33).45 Dalam kerangka ini, “rumah Bapa-Ku” dipahami
sebagai Bait Suci (Luk. 2:49), sementara banyaknya tempat perhentian bagi
para pengikut-Nya dihubungkan dengan visi Henokh mengenai Bait Suci
mesianik yang akan dibangun, sebuah Bait Suci yang digambarkan lebih
besar dan lebih mulia daripada pendahulunya serta mampu menampung
seluruh kawanan domba TUHAN.4¢ Dengan demikian jelas bahwa
interpertasi terhadap rumah Bapa lebih memadai jika di tafsirkan secara
literal, dan dalam hal ini menurut hemat penulis rumah Bapa lebih berkaitan
secara langsung dengan Bumi dan Yerusalem Baru tempat orang percaya
disatukan pada horizon eskatologi.

Ayat ketiga menyatakan janji kedatangan kembali Yesus, “Aku akan
datang kembali dan membawa kamu ke tempat-Ku. Istilah paralambané
menunjukkan tindakan Yesus yang bersifat personal dan relasional,
menegaskan bahwa “mengambil” murid-murid-Nya bukan sekadar
perpindahan fisik di akhir zaman, melainkan pengakuan hubungan yang
dekat dan penuh keintiman dengan Dia.4” Struktur kalimat dalam ayat ini
menegaskan janji penggenapan relasi kekal, di mana murid-murid dipastikan
akan hidup dalam persekutuan abadi bersama Yesus. Dengan demikian ayat
ini menegaskan tujuan akhir misi Yesus, memulihkan relasi murid dengan
Kristus secara penuh dan kekal. bukan merujuk pada Kebangkitan atau
kematian seorang percaya, tetapi pada Pengangkatan Gereja ketika Kristus
akan kembali untuk domba-domba-Nya (lih. 1 Tes. 4:13-18) dan mereka akan
bersama Dia (lih. Yoh. 17:24).48 Dengan demikian ayat ini menegaskan
horizon eskatologi bahwa kehadiran-Nya tetap nyata melalui janji pemulihan
relasi dan kepastian kehidupan kekal ketika Kritus datang kedua kali.

43 Strong, Strong’s: Greek and Hebrew Dictionary of the Bible, 3124.

44 Ridderbos, The Gospel According to John: A Theological Commentary, 488-89.

45 Margaret Barker, King of the Jews Temple Theology in John’s Gospel (London: SPCK,
2014), 664.

46 Barker, 665.

47 Michaels, The Gospel of John, 653.

48 John F. Walvoord and Roy B. Zuck, The Bible Knowledge Commentary New
Testament (Colorado Springs: David C Cook, 1983), 322.

47



Pada ayat keempat Yesus menjelaskan konklusi dari argumen-Nya
bahwa kemana “Aku pergi kamu tahu jalannya” dari Yunani “kai émov éyw
vmayw oidate wjv 660v”. Menurut Michaels kata d60v (hodon) artinya jalan
bukanlah jalan atau jalur literal, juga bukan sekadar petunjuk arah tetapi
secara metaforis merupakan “jalan” hidup, komitmen untuk “mengikuti”.4®
Namun bagi Walvoord dan Zuck para murid telah diberi epistemik konseptual
mengenai jalan menuju surga, Yesus menegaskan kepada mereka, “Kamu
mengetahui jalan ke tempat ke mana Aku pergi.” Sepanjang pelayanan-Nya,
Yesus telah menyatakan jalan tersebut kepada para murid.>° Akan tetapi,
sebagaimana tercermin dalam pertanyaan Tomas (Yoh. 14:5), pemahaman
mereka masih belum sepenuhnya utuh.

Secara keseluruhan, Yohanes 14:1-4 menegaskan empat kebenaran
teologis utama. Pertama, Yesus secara otoritatif memerintahkan para murid
untuk menghentikan kegelisahan batin mereka dan mengarahkan hati
kepada ketenangan yang bersumber dari iman. Kedua, iman kepada Allah
dan iman kepada Yesus dipaparkan sebagai satu realitas yang tak
terpisahkan, sebab iman yang autentik kepada Bapa hanya mungkin
diwujudkan melalui kepercayaan kepada Anak sebagai penyataan diri Allah.
Ketiga, janji tentang “rumah Bapa” dan banyaknya tempat tinggal
menegaskan kepastian eskatologis mengenai penyediaan tempat yang nyata
dan memadai bagi orang percaya, yang berakar pada karya penebusan
Kristus dan berorientasi pada pemulihan relasi kekal dalam horizon
Yerusalem Baru. Keempat, kepastian jalan menuju tujuan akhir tersebut
tidak bersifat spekulatif, melainkan telah dinyatakan dan dihidupi dalam
pribadi dan karya Yesus sendiri, sehingga ketidaktuntasan pemahaman
murid bukanlah akibat ketiadaan wahyu, melainkan keterbatasan persepsi
mereka terhadap jalan yang telah disingkapkan Kristus.

Rekonstruksi Teteholi Ana’a Sebagai Dekulturalisasi Injil

Watson  menegaskan bahwa  pemuridan  sejati menuntut
dekulturalisasi, yaitu menyaring dan menata ulang elemen budaya melalui
standarisasi Alkitab agar kebenaran Injil menjadi bentuk finalnya.>! Proses
dekulturalisasi bagi Watson tidak bercampur aduk dengan afiliasi lembaga-
lembaga pendidikan atau denominasi bermerek. Organisasi-organisasi yang
mempermosikan iman kristiani dengan denominasi bermerek tertentu akan
sulit melakukan Amanat Agung.°? Watson mengemukakan beberapa
alasannya, pertama lembaga kristiani atau denominasi bermerek tertentu
bersikeras agar gereja yang berelasi patuh terhadap praktik-praktik
terkaitnya, patuh pada perpektif dan terkhusus pada sejarah kelompok

49 Michaels, The Gospel of John, 651.

50 Walvoord and Zuck, The Bible Knowledge Commentary New Testament, 322.
51 Watson and Watson, Making Militant Diciples, 118.

52 Watson and Watson, 25.

48



mereka. Kedua, iman dengan denominasi bermerek hanya berbasis pada
dogma dan sejarah mereka. Ketiga, menuntut secara ketat kepatuhan
terhadap dogma atau praktik-praktik mereka seperti gaya ibadah, gaya
kepemimpinan, dan gaya kepengurusan denominasinya.>® Namun
masalahnya adalah gaya ibadah, kepemimpinan, ketaatan pada praktik atau
dogma denominasi bermerek tertentu yang dipaksakan belum tentu sesuai
dengan kebutuhan dan dapat diterima oleh kelompok dengan budaya yang
berbeda dengan dogma denominasi bermerek tersebut.

Pendekatan dekulturalisasi injil tampaknya pernah diimplementasikan
di Nusantara meskipun tidak berbasis teori Watson. Kiai Sadrach dikenal
sebagai seorang penginjil terkemuka di tanah Jawa yang memberitakan
Yesus dengan menggunakan konsep Ratu Adil. la mengintegrasikan mitologi
kedatangan Ratu Adil dalam kepercayaan Jawa ke dalam pemahaman
tentang Yesus sebagai Juruselamat.>* Dalam pandangan masyarakat Jawa,
Ratu Adil dipahami sebagai figur pemimpin ideal futuristik yang dinantikan
kehadirannya. Meskipun memperoleh kecaman dan dituduh melakukan
sinkretisme, dapat disimpulkan bahwa Sadrach berhasil melaksanakan
pemberitaan Injil di tanah Jawa, dan pengaruh pelayanannya masih dikenal
hingga masa kini. Sadrach tidak menggunakan istilah dekulturalisasi dalam
pemberitaanya namun secara konsep dapat dilihat jelas bahwa metode
pendekatan yang dilakukan oleh Sadrach ada dekulturalisasi injil.

Oleh sebab itu, penulis melihat peluang untuk mengkonstruksi
kosmologis Ono Niha tentang Teteholi Ana’a yang dipahami sebagai titik asal
leluhur sekaligus tujuan akhir noso setelah kematian. Meski ono niha
sebagian besar telah menganut agama Kristen namun tampaknya
pendekatan ini masih relevan untuk pemuridan bagi ono niha dikarenakan
pemahaman ono niha kehidupan setelah kematian dalam Alkitab masih
terbatas, bahkan dalam beberapa konteks menunjukkan ketidakmengertian
yang signifikan secara epistemik. Dalam hal ini rekontruksi dilakukan
berdasarkan empat kebenran teologis utama dari hasil eksposisi Injil
Yohanes 14:1-4

Pertama, dalam Yohanes 14:1 Teteholi Ana’a dapat direkonstruksi
sebagai simbol kultural yang berfungsi konsolatif terhadap kegelisahan
eksistensial manusia Nias menghadapi kematian. Dalam kosmologi Ono Niha,
kematian tidak pernah dipahami sebagai pemutusan total, melainkan
sebagai fase transisi menuju asal-usul ilahi. Namun, ketidakpastian
mengenai nasib noso setelah kematian sering melahirkan kecemasan dan
praktik-praktik ritual yang bertujuan meredam kegelisahan tersebut.
Kristus, melalui perintah imperatif “berhentilah membiarkan hatimu

53 Watson and Watson, 25-26.

54 NIM 00520023 Puji Utami, “Yesus Sangratu Adil Dalam Kekristenan Kiai Sadrach
Menurut Masyarakat Kristen” (skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2005),
https:/ /digilib.uin-suka.ac.id/id /eprint/26299/.

49



gelisah,” menawarkan fondasi baru bagi konsolasi tersebut, bukan lagi
berbasis kepatuhan adat atau ritus transisional, melainkan iman kepada-
Nya. Dengan demikian, Teteholi Ana’a tidak lagi direkonstruksi sebagai ruang
yang harus dicapai melalui mekanisme adat, tetapi ditransformasikan
menjadi horizon pengharapan yang ditenangkan oleh iman kepada Kristus
sebagai penjamin keselamatan pascakematian.

Kedua, rekonstruksi Teteholi Ana’a harus menegaskan kesatuan iman
kepada Allah dan iman kepada Yesus sebagaimana dinyatakan dalam
Yohanes 14:1. Dalam kepercayaan tradisional Nias, Lowalangi dipahami
sebagai ilah tertinggi yang berdiam di Teteholi Ana’a, sementara akses
menuju realitas ilahi tersebut dimediasi oleh struktur kosmologis dan moral
adat. Yohanes 14:1 mengoreksi dan menyempurnakan kerangka ini dengan
menyatakan bahwa iman kepada Allah tidak dapat dipisahkan dari iman
kepada Yesus sebagai penyataan diri Allah yang final. Oleh karena itu,
Teteholi Ana’a tidak lagi dipahami sebagai tempat yang diakses melalui relasi
kosmis dengan para dewa atau leluhur, melainkan sebagai realitas ilahi yang
hanya dapat dimasuki melalui relasi iman kepada Kristus. Rekonstruksi ini
memindahkan pusat keselamatan dari struktur mitologis ke dalam relasi
kristologis yang personal dan eksklusif.

Ketiga, janji tentang “rumah Bapa” dan banyaknya tempat tinggal (Yoh.
14:2) memberikan dasar eskatologis yang kokoh untuk merekonstruksi
Teteholi Ana’a sebagai tujuan akhir yang pasti dan nyata bagi orang percaya.
Dalam mitologi Nias, Teteholi Ana’a dipahami sebagai asal-usul leluhur
sekaligus tujuan akhir noso, namun tanpa kejelasan ontologis mengenai
kepastian dan sifat keberadaan di sana. Yohanes 14:2 menghadirkan
kepastian eskatologis bahwa tempat tersebut bukan sekadar simbol atau
mitos kosmologis, melainkan realitas yang disediakan secara aktif oleh
Kristus melalui karya penebusan-Nya. Dengan demikian, Teteholi Ana’a
dapat ditafsirkan ulang sebagai representasi wahyu umum tentang
kerinduan manusia akan tempat ilahi, yang pemenuhannya menemukan
keutuhan makna dalam janji rumah Bapa yang berorientasi pada pemulihan
relasi kekal dalam horizon Yerusalem Baru.

Keempat, Yohanes 14:3-4 menegaskan bahwa jalan menuju tujuan
akhir tersebut tidak bersifat spekulatif, melainkan telah dinyatakan dan
dihidupi dalam pribadi Yesus sendiri. Dalam kepercayaan tradisional Nias,
ketidakjelasan mengenai “jalan” menuju Teteholi Ana’a melahirkan beragam
praktik ritual dan keyakinan mengenai relasi berkelanjutan antara yang
hidup dan yang mati. Rekonstruksi teologis menempatkan Kristus sebagai
satu-satunya jalan yang pasti dan personal, sehingga arah eskatologis
kehidupan tidak lagi bergantung pada pengetahuan esoteris, ritus adat, atau
intervensi arwah leluhur. Dengan demikian, Teteholi Ana’a direinterpretasi
bukan sebagai ruang kosmis yang harus dicari, melainkan sebagai tujuan

50



relasional yang dijamin oleh Kristus sendiri, yang datang kembali untuk
membawa orang percaya masuk ke dalam persekutuan kekal bersama Bapa.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa konsep Teteholi Ana’a dalam
kepercayaan tradisional Nias tidak perlu ditolak secara total, melainkan
direkonstruksi melalui standarisasi Alkitab sebagai bagian dari proses
dekulturalisasi Injil. Melalui analisis Yohanes 14:1-4, ditemukan bahwa
pengajaran Yesus tentang rumah Bapa memberikan kepastian eskatologis
yang menjawab kegelisahan ontologis masyarakat Nias terkait kematian dan
keberadaan roh pascakematian. Rekonstruksi teologis ini menggeser
pemahaman Teteholi Ana’a dari ruang kosmologis mitologis menuju tujuan
relasional yang dijamin oleh Kristus sendiri. Dengan demikian, iman kepada
Allah dan iman kepada Yesus dipahami sebagai satu kesatuan yang
meniadakan ketergantungan pada ritus adat atau relasi arwah. Pendekatan
ini memperlihatkan bahwa teologi lokal yang dibangun secara biblika tidak
hanya menjaga integritas iman Kristen, tetapi juga membuka ruang
pemuridan dan penginjilan yang kontekstual dan transformatif serta relevan
bagi gereja Nias masa kini.

DAFTAR PUSTAKA

Bagster, Samuel, and Sons. The Analytical Greek Lexicon. London: Bagster,
1850.

Barker, Margaret. King of the Jews Temple Theology in John’s Gospel. London:
SPCK, 2014.

Beasley-Murray, George R. John. Dallas: Word Publishing, 1987.

Behr, John. John the Theologian and His Paschal Gospel A Prologue to
Theology. New York: Oxford University Press, 2019.

Carson, D.A. The Gospel According To John. Leicester: Apollos, 1991.

Carson, D.A., Walter W. Wessel, and Walter L. Liefeld. The Expositor’s Bible
Commentary: Matthew, Mark, Luke. Vol. 8. Grand Rapids: Regency,
1984.

Gea, Nurcahaya. “Menang Tanpa Konfrontatif: Studi Tentang Konsep
Kemenangan Dalam Masyarakat Nias.” SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah
Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora Dan Kebudayaan 13, no. 2
(December 2020): 99-114.
https://doi.org/10.36588 /sundermann.v13i2.44.

Gulo, Alokasih, Bambang Subandrijo, and Simon Rachmadi. “Editing the
Story of Life in the Experience of Grief: An Intercultural Pastoral Care
of the Nias Church in Indonesia.” Transformation 39, no. 3 (July 2022):
163-80. https://doi.org/10.1177/02653788221098330.

Hammerle, Johannes Maria. Asal Usul Masyarakat Nias: Suatu Interpretasi.
Gunungsitoli: Yayasan Pusaka Nias, 2001.

51



Harefa, Gustav Gabriel, Eirene Kardiani Gulo, and Mesra Wati Gaurifa.
“Strategi Gereja Dalam Mengatasi Praktik Okultisme Di Seputar
Kematian.” HINENI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 2, no. 1 (n.d.): 37.
https://doi.org/10.36588 /HINENI.V2I1.55.

III, Ben Witherington. John’s Wisdom: A Commentary on the Fourth Gospel.
Louisville: John Knox, 1995.

Kostenberger, Andreas J. A Theology of John’s Gospel and Letters. Grand

Rapids: Zondervan, 2004.

. John. Grand Rapids: Baker Academic, 2004.

Mangentang, Matheus. “Transformasi Makna Kematian Dalam Kepercayaan
Suku Nias: Antara Warisan Budaya Dan Konteks Kekristenan.” Manna
Rafflesia 11, no. 1 (October 2024): 168-85.
https://doi.org/10.38091/man_raf.v11i1.499.

Michaels, J. Ramsey. The Gospel of John. Grand Rapids: Eerdmans, 2010.

Ndruru, Popi Yanser Iman Jaya, Bimo Setyo Utomo, and Suparman.
“Menelaah Tradisi Foola Jimate Dalam Masyarakat Nias: Sebuah
Tinjauan Teologis-Kritis.” DA’AT: Jurnal Teologi Kristen 5, no. 1
(January 2024): 42-52. https://doi.org/10.51667 /djtk.v5i1.1528.

Puji Utami, NIM 00520023. “Yesus Sangratu Adil Dalam Kekristenan Kiai
Sadrach Menurut Masyarakat Kristen.” Skripsi, UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2005. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/26299/.

Ridderbos, Herman N. The Gospel According to John: A Theological
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 1997.

Siburian, Togardo. “(37) Rumah Bapa 2.” Accessed January 9, 2026.
https:/ /www.academia.edu/ 129362567 /Rumah_Bapa_2.

Simanjuntak, M. Marihot. “Analisis Nilai Budaya Dalam Cerita Rakyat ‘Mado-
Mado Nias.” Kode: Jurnal Bahasa 10, no. 4 (December 2021).
https://doi.org/10.24114 /kjb.v10i4.30770.

Sproul, R.C. John: An Expositional Commentary. Sanford: Reformation Trust
Publishing, 2009.

Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers Grove:
InterVarsity Press, 2015.

Strong, James. Strong’s: Greek and Hebrew Dictionary of the Bible. Nashville:
Thomas Nelson, 1996.

Suzuki, Peter. The Religious System and Culture of Nias, Indonesia.
Gravenhage: Uitg: Excelsior, 1959.

Telaumbanua, Agus Arda Setiawan, Dalmidah Lubis, and Yakobus Nosiduhu
Harefa. “Kajian Antropolinguistik: Makna Simbolik Bolanafo Secara
Religi Pada Pernikahan Adat Suku Nias.” Nubuat: Jurnal Pendidikan
Agama Kristen Dan Katolik 2, no. 2 (June 2025): 69-79.
https://doi.org/10.61132/nubuat.v2i2.1037.

Telaumbanua, Tuhoni. “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat
Nias.” SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains,

52



Humaniora Dan Kebudayaan, ahead of print, January 1, 2021.
https://doi.org/10.36588 /SUNDERMANN.V1411.49.

Telaumbanua, Tuhoni, and Uwe Himmel. Salib Dan Adu: Studi Sejarah Dan
Sosial Budaya Tentang Perjumpaan Kekristenan Dan Kebudayaan Asli
Di Nias Dan Pulau-Pulau Batu, Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2015.

Walvoord, John F., and Roy B. Zuck. The Bible Knowledge Commentary New
Testament. Colorado Springs: David C Cook, 1983.

Watson, David L., and Paul D. Watson. Making Militant Diciples. Yogyakarta:
ANDI, 2018.

Wirdawati, Ayu. “Dinamika Asimilasi Etnis Nias di Minangkabau: Identitas
Budaya, Interaksi Sosial, dan Tantangan dalam Konteks
Multikulturalisme.” Khasanah Ilmu - Jurnal Pariwisata Dan Budaya 15,
no. 2 (December 2024): 116-24.
https://doi.org/10.31294 /khi.v15i2.20854.

Zebua, Ratna, Robert Juni Tua Sitio, Elvri Teresia Simbolon, Roida
Lumbantobing, and Yulia Kurnia Sari Sitepu. “Makna Ritual Fangasi
Sebagai Upacara Adat Setelah Kematian Suku Nias Di Desa Ononazara
Kecamatan Tugala Oyo Kabupaten Nias Utara Tahun 2024.” WISSEN :
Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora 2, no. 4 (October 2024): 169-81.
https://doi.org/10.62383 /wissen.v2i4.377.

53



