
 35 

LENTERA NUSANTARA 
(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 5, No. 1 (2025): 35-53 
https://jurnal.sttkn.ac.id/index.php/JL/index 
Diterbitkan oleh: Sekolah Tinggi Teologi Kanaan Nusantara 

 
Biblika Teologi Lokal: Merekonstruksi Teteholoi Ana'a 
Dalam Konteks Kematian Sebagai Alam DewaMenurut 

Kepercayaan Nias Berdasarkan Yohanes 14:1-4 
 
 
Agus Arda Setiawan Telaumbanua 
Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Jakarta 
agusardasetiawantelaumbanua@gmail.com  
 
 

Abstract: This study is motivated by the continuing strong eschatological 
uncertainty in the understanding of death among the Nias people, 
including among Ono Niha Christians, due to the breakdown of theological 
dialogue between the Gospel and the local concept of Teteholi Ana'a since 
the missionary era. The purpose of this study is to reconstruct the concept 
of Teteholi Ana'a in the context of death based on Jesus' teaching about 
the Father's house in John 14:1-4. The method used is qualitative research 
with a literature study approach, through an analysis of Nias cosmology, 
an exposition of the text of John 14:1-4 based on the Greek text NA-28, 
and the application of Watson and Watson's theory of deculturalization of 
the Gospel. The results and discussion show that Teteholi Ana'a can be 
reinterpreted theologically as a symbol of the universal revelation of 
human longing for a divine place, which finds its full meaning in Christ's 
eschatological promise. The thesis statement of this research affirms that 
the reconstruction of Teteholi Ana'a in the light of John 14:1-4 enables a 
biblical encounter between the Gospel and culture and builds healthy 
discipleship for the Nias church today. 
 
Keywords: Biblical, Reconstruction, Teteholi Ana'a, Death, 
Deculturalization 
 
Abstrak: Penelitian ini dilatarbelakangi oleh masih kuatnya 
ketidakpastian eskatologis dalam pemahaman kematian masyarakat 
Nias, termasuk di kalangan Kristen Ono Niha, akibat terputusnya dialog 
teologis antara Injil dan konsep lokal Teteholi Ana’a sejak masa zending. 
Tujuan penelitian ini adalah merekonstruksi konsep Teteholi Ana’a 
dalam konteks kematian berdasarkan pengajaran Yesus tentang rumah 
Bapa dalam Yohanes 14:1-4. Metode yang digunakan adalah penelitian 
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka, melalui analisis kosmologi 
Nias, eksposisi teks Yohanes 14:1-4 berdasarkan teks Yunani NA-28, 

mailto:agusardasetiawantelaumbanua@gmail.com


 36 

serta penerapan teori dekulturalisasi Injil dari Watson dan Watson. Hasil 
dan pembahasan menunjukkan bahwa Teteholi Ana’a dapat 
direinterpretasi secara teologis sebagai simbol wahyu umum tentang 
kerinduan manusia akan tempat ilahi, yang menemukan kepenuhan 
maknanya dalam janji eskatologis Kristus. Thesis statement penelitian 
ini menegaskan bahwa rekonstruksi Teteholi Ana’a dalam terang 
Yohanes 14:1-4 memungkinkan perjumpaan Injil dan budaya secara 
biblika dan membangun pemuridan yang sehat bagi gereja Nias masa 
kini. 
 
Kata Kunci: Biblika, Rekonstruksi, Teteholi Ana’a, Kematian, 
Dekulturalisasi 

 
PENDAHULUAN 
 Dalam berbagai tradisi keagamaan dan sistem kepercayaan, terdapat 
konsensus konseptual mengenai keberlanjutan eksistensi manusia 
melampaui batas kematian biologis dimana kehidupan temporal di dunia 
dipahami hanya sebagai fase transisional yang mendahului realitas 
pascakematian, yakni suatu bentuk keberadaan yang dipandang bersifat 
abadi dan definitif. Masyarakat Nias sebagai salah satu suku di Indonesia 
juga menganut sistem kepercayaan demikian. Telaumbanua menjelaskan 
bahwa masyarakat Nias disebut ono niha percaya setelah meninggal (mondroi 
ulidano) jiwa (noso) akan kembali kedunia Teteholi Ana’a tempat Lowalangi 
berada yakni suatu tataran kosmologis yang dipersepsikan memiliki sifat 
kekekalan.1 Dalam konstruksi mitologis masyarakat Nias Teteholi Ana’a 
dipahami sebagai ranah primordial yang menjadi asal-usul keberadaan 
leluhur mereka.2 Ruang kosmologis ini tidak hanya berfungsi sebagai locus 
genealogis, tetapi juga sebagai pusat keilahian karena komunitas Nias 
meyakini bahwa para dewa bersemayam dan menjalankan otoritas mereka di 
wilayah tersebut.3 Keyakinan ini menjadi kerangka interpretatif masyarakat 
Nias terhadap realitas kematian dan hubungan manusia dengan dunia 
adikodrati. Akan tetapi sejak kedatangan misionaris RMG pada 27 September 
1865, kristenisasi di Nias berkembang pesat sehingga dalam sekitar 75 tahun 
mayoritas Ono Niha menjadi Kristen. Namun, para misionaris memandang 
budaya dan religi lokal secara negatif, sehingga ritus tradisional dan mitologi 

 
1 Tuhoni Telaumbanua, “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat Nias,” 

SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora Dan Kebudayaan, ahead 
of print, January 1, 2021, https://doi.org/10.36588/SUNDERMANN.V14I1.49. 

2 Agus Arda Setiawan Telaumbanua, Dalmidah Lubis, and Yakobus Nosiduhu Harefa, 
“Kajian Antropolinguistik: Makna Simbolik Bolanafo Secara Religi Pada Pernikahan Adat 
Suku Nias,” Nubuat : Jurnal Pendidikan Agama Kristen Dan Katolik 2, no. 2 (June 2025): 69–
79, https://doi.org/10.61132/nubuat.v2i2.1037. 

3 M. Marihot Simanjuntak, “Analisis Nilai Budaya Dalam Cerita Rakyat ‘Mado-Mado 
Nias,’” Kode : Jurnal Bahasa 10, no. 4 (December 2021), 
https://doi.org/10.24114/kjb.v10i4.30770. 



 37 

Nias dianggap tidak selaras dengan iman Kristen dan kemudian dipaksakan 
untuk disingkirkan dari praktik kehidupan jemaat.4  

Meskipun para misionaris berhasil mengkontekstualisasikan istilah 
Lowalangi sebagai dewa tertinggi dalam mitos Nias kepada Allah. Namun 
sayangnya Teteholi Ana’a sebagai alam Lowalangi dibuang begitu saja tanpa 
diikutsertakan sebagai bagian dekulturalisasi dari mitos tersebut yang 
memberikan jaminan tempat roh orang percaya berada yakni dirumah Bapa 
sehingga masyarakat Nias mengerti kemana noso (Roh)-nya berada ketika 
meninggal. Alhasil, pemaksaan ini mengakibatkan masih terdapatnya 
sejumlah orang Kristen Ono Niha yang mempertahankan pola penghayatan 
tentang kematian dan alam arwah yang berakar pada sistem kepercayaan 
prakekristen, meskipun mereka tidak lagi menyadari asal-usul 
tradisionalnya. Salah satu manifestasinya ialah keyakinan bahwa pada hari 
ketiga setelah kematian arwah kembali ke rumah untuk mengambil barang-
barang yang dahulu dipakainya.5 
 Fenomena dewasa ini terjadi berdasarkan temuan empirik yang 
dipaparkan oleh Harefa dalam penelitian yang dilakukan di lingkungan BNKP 
Saeru, teridentifikasi suatu pola praksis keagamaan yang menunjukkan 
keberlanjutan unsur kepercayaan tradisional dengan menghormati roh 
leluhur. Hal ini terlihat dari keyakinan bahwa arwah orang tua yang telah 
meninggal tetap hadir di rumah, yang kemudian diekspresikan melalui 
tindakan simbolik menyiapkan perlengkapan tidur seperti bantal dan tikar 
bagi roh tersebut.6 Fenomena lain juga dijelaskan oleh Nduru melalui 
wawancara dengan masyarakat Desa Marao di Nias Selatan, mengidentifikasi 
adanya praktik keyakinan dalam tradisi foola jimate bahwa arwah orang yang 
telah meninggal tetap memiliki keterhubungan dengan keluarga yang masih 
hidup. Ketidakharmonisan relasional dalam keluarga diyakini dapat 
membangkitkan kemarahan arwah dan memicu konsekuensi serius, seperti 
penyakit atau kematian. Untuk mencegah dampak tersebut, dilakukan ritual 
foola jimate sebagai mekanisme simbolik untuk memutus ikatan antara 
arwah dan keluarga yang ditinggalkan.7 Fenomena ini menunjukkan bahwa 
masyarakat Nias masih mengalami ketidakpastian eskatologis terkait roh 
setelah kematian bahkan dalam kehidupan orang kristen sekalipun dengan 

 
4 Nurcahaya Gea, “Menang Tanpa Konfrontatif: Studi Tentang Konsep Kemenangan 

Dalam Masyarakat Nias,” SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, 
Humaniora Dan Kebudayaan 13, no. 2 (December 2020): 99–114, 
https://doi.org/10.36588/sundermann.v13i2.44. 

5 Telaumbanua, “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat Nias.” 
6 Gustav Gabriel Harefa, Eirene Kardiani Gulo, and Mesra Wati Gaurifa, “Strategi 

Gereja Dalam Mengatasi Praktik Okultisme Di Seputar Kematian,” HINENI: Jurnal Ilmiah 
Mahasiswa 2, no. 1 (n.d.): 37, https://doi.org/10.36588/HINENI.V2I1.55. 

7 Popi Yanser Iman Jaya Ndruru, Bimo Setyo Utomo, and Suparman, “Menelaah 
Tradisi Foola Jimate Dalam Masyarakat Nias: Sebuah Tinjauan Teologis-Kritis,” DA’AT : 
Jurnal Teologi Kristen 5, no. 1 (January 2024): 42–52, 
https://doi.org/10.51667/djtk.v5i1.1528. 



 38 

keyakinan yang terbatas pada transformasi jiwa dan roh yang masih memiliki 
ikatan dengan orang hidup dan keberadaan di alam gentayangan.  
 Fenomena tersebut menuntut dilakukannya rekonstruksi teologis 
sebagai suatu pendekatan sistematis dan reflektif yang memungkinkan 
masyarakat Nias memperoleh pemahaman yang kokoh dan meyakinkan 
mengenai realitas eskatologis kehidupan roh pasca kematian. Untuk 
menelaah persoalan ini secara akademik digunakan teori “Making Militant 
Disciples yang dikembangkan oleh David L. Watson dan Paul D. Watson 
sebagai dasar teori yang relevan. Watson dan Watson menekankan bahwa 
proses pemuridan yang sejati tidak semata-mata berhenti pada 
pengkontekstualisasian Injil tetapi juga mencakup suatu bentuk 
dekulturalisasi yang kritis.8 Dalam inkarnasi-Nya, Yesus hadir dalam suatu 
konteks budaya tertentu dan melalui hal itu Ia merepresentasikan nilai-nilai 
budaya tersebut sekaligus menyingkapkan sifat dan kehendak Allah di 
dalamnya. Contohnya kematian-Nya di kayu salib terjadi dalam kerangka 
budaya Yahudi pada masa itu, dan Allah menggunakan peristiwa tersebut 
untuk menyatakan kebenaran-Nya. Namun, sebagaimana ditegaskan oleh 
Watson, upaya memperkenalkan Injil ke dalam budaya tertentu harus tetap 
berlandaskan pada standar normatif Alkitab, sehingga interpretasi dan 
adaptasi budaya tidak menyalahi kebenaran firman Tuhan.9 Oleh sebab itu 
dengan pendekatan Watson kajian ini menggunakan mitos turun temurun 
masyarakat Nias yakni Teteholi Ana’a sebagai warisan budaya yang menjadi 
rekonstruksi dekulturalisasi yang telah distandarisasi oleh kebenaran firman 
Tuhan melalui analisis Yohanes 14:1-3. Dengan demikian, penelitian ini 
berangkat dari kesadaran bahwa konsep kematian dan mitos Teteholi Ana’a 
masyaraka Nias menjadi wahyu umum yang harusnya tidak dibuang begitu 
saja dan dijawab dalam wahyu khusus dengan ditafsirkan ulang dalam 
terang teks Yohanes 14:1-3 sebagai standarisasi sehingga tercipta dialog 
teologis yang membuka ruang bagi pemuridan yang memberikan 
pemahaman eskatologis yang benar dan penginjilan yang konstruktif. 
 Studi terkait pemahaman tentang kehidupan pasca kematian dalam 
tradisi kepercayaan Nias telah memperoleh perhatian yang signifikan dan 
telah menjadi fokus berbagai penelitian sebelumnya. Misalnya Telaumbanua 
dalam penelitiannya yang berjudul “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan 
Nias” menjelaskan bahwa pemahaman masyarakat Ono Niha mengenai 
hakikat diri manusia beserta keyakinan mereka terkait kematian dan 
eksistensi dunia orang mati menjadi fokus kajian yang menyingkap 
perspektif ontologis dan eskatologis dalam tradisi kultural mereka.10 
Sementara Zebua dalam penelitiannya yang berjudul “Makna Ritual Fangasi 

 
8 David L. Watson and Paul D. Watson, Making Militant Diciples (Yogyakarta: ANDI, 

2018), 9–10. 
9 Watson and Watson, 18. 
10 Telaumbanua, “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat Nias.” 



 39 

Sebagai Upacara Adat Setelah Kematian Suku Nias di Desa Ononazara 
Kecamatan Tugala Oyo Kabupaten Nias Utara Tahun 2024” menemukan 
bahwa makna ritual Fangasi dapat dipahami sebagai sebuah upacara adat 
yang secara konsisten dilaksanakan di desa Ononazara dan diwariskan 
secara turun-temurun. Tujuannya adalah untuk menyelesaikan tanggung 
jawab atau beban terhadap keluarga yang telah meninggal sebagai wujud 
penghormatan terakhir dan untuk memastikan ketenangan arwah orang 
yang telah wafat dalam konteks kepercayaan lokal.11 Berdasarkan penelitian 
terdahulu diatas ditemukan kebaruan (novelty) melalui celah atau gap yang 
masih belum mengkaji secara langsung tentang merekonstruksi konsep 
Teteholi Ana’a dalam konteks kematian sebagai alam dewa dalam perspektif 
biblika teologi lokal melalui standarisasi Alkitab difokuskan pada Yohanes 
14:1-3 sebagai dasar hermeneutik. Oleh sebab itu kajian ini hadir untuk 
mengisi kekosongan tersebut melalui pendekatan yang dikembangkan oleh 
Watson dan Watson dalam “Making Militant Disciples yakni 
mendekulturalisasi injil berdasarkan standarisasi dari Alkitab.  
 Berdasarkan latar belakang dan celah penelitian diatas ditemukan 
permasalahan sentral dalam kajian ini yakni bagaimana konsep Teteholi 
Ana’a dalam konteks kematian sebagai alam para dewa dalam kepercayaan 
tradisional Nias dapat direkonstruksi berdasarkan standarisasi pengajaran 
Yesus tentang rumah Bapa dalam Yohanes 14:1-3 sehingga menghasilkan 
dekulturalisasi bagi perjumpaan budaya dengan injil?. Oleh sebab itu kajian 
ini bertujuan untuk mengonstruksi pemahaman teologis yang koheren 
mengenai Teteholi Ana’a dalam konteks kepercayaan kematian masyarakat 
Nias melalui standarisasi pengajaran Yesus dalam Yohanes 14:1-3. Sasaran 
analisis mencakup pemetaan konsep Teteholi Ana’a, kajian eksegetis 
terhadap teks Injil Yohanes 14:1-3 dan penyusunan model rekonstruksi 
teologi lokal yang relevan bagi gereja Nias masa kini untuk memperjumpakan 
Injil. Thesis statement dari tulisan ini adalah bahwa Teteholi Ana’a dapat 
direkonstruksi sebagai simbol transkultural tentang kerinduan manusia 
akan tempat ilahi (Wahyu Umum), namun pemenuhannya hanya 
menemukan keutuhan makna dalam janji eskatologis Kristus tentang rumah 
Bapa dalam Yohanes 14:1-3 (Wahyu Khusus), sehingga tradisi lokal dapat 
dipertautkan secara kreatif dengan teologi biblika tanpa kehilangan identitas 
iman Kristen. 
 
METODE PENELITIAN 
 Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah 
kualitatif studi pustaka.  

 
11 Ratna Zebua et al., “Makna Ritual Fangasi Sebagai Upacara Adat Setelah Kematian 

Suku Nias Di Desa Ononazara Kecamatan Tugala Oyo Kabupaten Nias Utara Tahun 2024,” 
WISSEN : Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora 2, no. 4 (October 2024): 169–81, 
https://doi.org/10.62383/wissen.v2i4.377. 



 40 

Pendekatan kualitatif studi pustaka digunakan menjelaskan pendekatan 
dekulturalisasi terhadap budaya turun temurun ono niha tentang konsep 
Teteholi Ana’a yang telah dihapus pada masa zending. Analisis dilakukan 
dengan teori yang dikembangkan oleh Watson dan Watson yang 
mengemukakan bahwa inisiasi gereja baru dan pemuridan kerap terhambat 
ketika fondasinya dibangun di atas budaya gerejawi yang berasal dari 
konteks lain. Model demikian secara implisit menuntut komunitas lokal 
meninggalkan identitas kulturalnya dan mengadopsi pola budaya yang asing 
sehingga menimbulkan resistensi yang signifikan. Hanya sedikit individu 
yang bersedia menanggung stigma sebagai pihak yang berbeda, dan hampir 
tidak ada kelompok budaya yang rela kehilangan kontinuitas tradisinya. 
Karena itu, transplantasi budaya eksternal menjadi salah satu penghalang 
utama bagi perintisan gereja dan pemuridan yang otentik serta kontekstual.12  
Oleh sebab itu nilai budaya dalam mitos Teteholi Ana’a masyarakat Nias yang 
telah dihilangkan pada masa zending direkonstruksi dengan memfokuskan 
teks Yohanes 14:1-3 sebagai studi analisis eksegesis biblika untuk 
mendapatkan standarisasi yang Alkitabiah. Eksegesis dalam bahasa Yunani 
menggunakan teks Yunani Perjanjian Baru edisi Nestle-Aland Novum 
Testamentum Graece (NA-28). Data yang digunakan bersumber dari teks 
Alkitab Yohanes 14:1-3 sebagai sumber primer dengan didukung oleh 
sumber lain seperti buku, tafsiran, artikel dan website internet yang relevan 
dengan topik pembahasan. Pembahasan dimulai dengan menjelaskan 
konsep Teteholi Ana’a dalam kepercayaan Nias. Selanjutnya dilakukan kajian 
terhadap teks Yohanes 14:1-3 dengan eksegesis teks. Kemudian dilakukan 
rekonstruksi terhadap konsep Teteholi Ana’a berdasarkan analisa teks 
Yohanes 14:1-3 dalam mendekulturalisasi sebagai perjumpaan dengan Injil.  
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Konsep Teteholi Ana’a Dalam Konteks Kematian Menurut Kepercayaan 
Masyarakat Nias 
 Teteholi Ana’a merupakan tradisi mitologis ono niha yang berakar dari 
dogmatis kosmologi yang berfungsi sebagai narasi paradigmatik untuk 
menafsirkan asal-usul serta struktur realitas menurut pandangan 
tradisional ono niha. Menurut Hämmerle kosmologi Ono Niha ditandai oleh 
suatu struktur dualistis yang bersifat ambivalen, yaitu pembedaan antara 
dunia atas sebagai dunia roh dan dunia bawah sebagai dunia manusia, suatu 
dikotomi yang mengekspresikan dinamika relasional antara tatanan ilahi dan 
realitas manusiawi.13 Walaupun kosmologi tersebut memuat ketegangan 
antara dua ranah eksistensial masyarakat Ono Niha tetap menegaskan 
bahwa asal-usul ontologis mereka berpangkal pada “dunia atas (dunia roh),” 

 
12 Watson and Watson, Making Militant Diciples, 38–39. 
13 Johannes Maria Hämmerle, Asal Usul Masyarakat Nias: Suatu Interpretasi 

(Gunungsitoli: Yayasan Pusaka Nias, 2001), 53–58. 



 41 

yang dalam tradisi mitologis dirumuskan melalui narasi asal mula yang 
dikenal sebagai Teteholi Ana’a. 

Dalam narasi asal mula, Ono Niha memahami manusia sebagai 
makhluk yang diciptakan oleh para dewa yang sekaligus dipandang sebagai 
leluhur primordial dan pemilik eksistensi manusia di bumi. Bumi diposisikan 
sebagai pusat tatanan kosmik (dunia manusia) sedangkan dunia atas (dunia 
roh) diciptakan oleh Sihai, diperkirakan memiliki sembilan tingkatan, dengan 
lapisan kesembilan sebagai wilayah yang paling dekat dengan bumi.14 Pada 
tingkat inilah terletak Teteholi Ana’a, yang dipandang sebagai kampung asal 
para leluhur Ono Niha sebelum mereka menapaki dunia manusia. Ranah 
tertinggi berada di bawah otoritas ilah dunia atas yaitu Lowalangi atau 
Lowalani, sementara dunia bawah berada di bawah pemerintahan ilah bawah 
yaitu Laturedanö atau Bauwadanö. Oleh sebab itu dalam pandangan 
antropologis ono niha manusia mengandung unsur transenden yang bersifat 
kekal, yang disebut noso atau lumölumö atau keduanya secara simultan. 
Dimensi rohaniah ini dipahami memiliki orientasi eskatologis yakni suatu 
keharusan untuk kembali kepada sumber asalnya yaitu Teteholi Ana’a.15 
Jelas bahwa dengan konsep mitologis ini ada harapan yang tersirat untuk 
mendapatkan kehidupan setelah kematian bagi ono niha.  

Namun kembalinya noso atau lumölumö ono niha ke Teteholi Ana’a 
dipahami sebagai suatu realitas yang hanya dapat diwujudkan melalui 
kepatuhan terhadap tatanan adat (lala hada), yang berfungsi sebagai medium 
normatif dan religio-kultural bagi pemulihan keterhubungan eksistensial 
dengan asal-usul ilahinya. Beragam ungkapan seperti aetu noso (terputusnya 
prinsip vital), mondrӧi ulidanӧ (pengakhiran keberadaan duniawi), mofanӧ 
(keberangkatan menuju realitas lain), ahuwa (fase penuntasan hidup), dan 
alele (kondisi kehilangan seluruh daya) dalam bahasa Indonesia disebut 
kematian, menggambarkan keragaman konseptual yang menegaskan 
pemahaman mendalam masyarakat Nias mengenai proses ontologis 
kembalinya noso (roh) kepada asal ilahinya. Kematian dipahami sebagai 
terminasi eksistensi manusia dalam ranah duniawi, ketika tubuh (boto) 
mengalami disintegrasi kembali menjadi debu.16 Pada saat yang sama, unsur 
jiwa (noso) diyakini kembali kepada Lowalangi di Teteholi Ana’a sebagai 
entitas tertinggi dalam sistem kepercayaan Nias, sementara unsur roh yang 
disebut bekhu zimate dipercaya tetap berada di sekitar jasad sebelum 

 
14 Tuhoni Telaumbanua and Uwe Hümmel, Salib Dan Adu: Studi Sejarah Dan Sosial 

Budaya Tentang Perjumpaan Kekristenan Dan Kebudayaan Asli Di Nias Dan Pulau-Pulau 
Batu, Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015), 23–24. 

15 Peter Suzuki, The Religious System and Culture of Nias, Indonesia (Gravenhage: 
Uitg: Excelsior, 1959), 13–15. 

16 Alokasih Gulo, Bambang Subandrijo, and Simon Rachmadi, “Editing the Story of 
Life in the Experience of Grief: An Intercultural Pastoral Care of the Nias Church in 
Indonesia,” Transformation 39, no. 3 (July 2022): 163–80, 
https://doi.org/10.1177/02653788221098330. 



 42 

akhirnya turun ke dunia bawah pada hari keempat setelah kematian.17 
Namun masalah yang jauh lebih kompleks muncul ketika 
mempertimbangkan momen tepat seseorang dinyatakan kembali ke Teteholi 
Ana’a atau memasuki dunia bawah. Hingga kini, tidak ditemukan 
pernyataan eksplisit ataupun konsensus konseptual dalam sumber-sumber 
yang ditelaah yang dapat menjelaskan secara pasti tahap transisional 
tersebut.18 Oleh sebab itu, mitos yang dipegang memperkuat keyakina relasi 
antara yang hidup dan mereka yang telah meninggal tidak pernah 
sepenuhnya terputus, meskipun interaksi tersebut tidak lagi dimungkinkan 
dalam bentuk material atau fisikal melainkan berlangsung dalam ranah 
simbolik dan spiritual. 

Lebih jauh berdasarkan konstruksi kosmologis ono niha yang diyakini 
bahwa leluhurnya berasal dari Teteholi Ana’a dan setiap ono niha akan 
kembali ke asal tersebut ketika memasuki fase kematian. Akan tetapi, lokasi 
Teteholi Ana’a sendiri tidak pernah diidentifikasi secara jelas baik dalam 
tradisi lisan maupun dalam varian mitologis yang berkembang. Hämmerle 
mencoba menjelaskan dalam tulisannya bahwa Teteholi Ana’a 
merepresentasikan rahim ibu sebagai locus asal-usul manusia.19 Tafsiran ini 
signifikan karena berusaha mengungkap makna simbolik dari ungkapan-
ungkapan mitologis Nias, suatu pekerjaan hermeneutis yang kompleks 
bahkan bagi masyarakat Nias sendiri namun berhasil dilakukan oleh 
Hämmerle dengan ketelitian analitis yang tinggi. Namun demikian apabila 
Teteholi Ana’a benar dipahami sebagai rahim ibu timbul persoalan 
epistemologis mengenai kemungkinan kembalinya manusia yang meninggal 
ke dalam rahim tersebut, bagaimana menjelaskan mekanisme ontologis 
kembalinya manusia setelah kematian? Hingga kini pertanyaan ini belum 
memperoleh jawaban yang definitif.  

Meskipun penelitian Mangentang menunjukkan bahwa pemaknaan 
kematian dalam masyarakat Nias telah bergeser akibat pengaruh globalisasi 
dan modernisasi. Kini diyakini bahwa mereka yang meninggal tidak lagi 
memiliki relasi apa pun dengan keluarga yang masih hidup.20 Namun Daeli 
menjelaskan bahwa masih adanya praktik Fame’e Fangasi dimana arwah 
yang tersadar dapat menuju alam baka dengan tenang. Perhatikan 
penggunaan istilah alam baka menimbulkan problematis ketidakpastian 
teologis tujuan akhir manusia setelah kematian. Selain itu, masih terdapat 
komunitas Ono Niha yang telah memeluk Kekristenan namun tetap 

 
17 Telaumbanua and Hümmel, Salib Dan Adu: Studi Sejarah Dan Sosial Budaya 

Tentang Perjumpaan Kekristenan Dan Kebudayaan Asli Di Nias Dan Pulau-Pulau Batu, 
Indonesia, 45–46. 

18 Telaumbanua, “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat Nias.” 
19 Hämmerle, Asal Usul Masyarakat Nias: Suatu Interpretasi, 107. 
20 Matheus Mangentang, “Transformasi Makna Kematian Dalam Kepercayaan Suku 

Nias: Antara Warisan Budaya Dan Konteks Kekristenan,” Manna Rafflesia 11, no. 1 (October 
2024): 168–85, https://doi.org/10.38091/man_raf.v11i1.499. 



 43 

mempertahankan keyakinan bahwa orang yang meninggal masih memiliki 
keterhubungan dengan yang hidup, sehingga praktik pemberian makanan 
atau sesajen kepada arwah tetap dijalankan sebagai bentuk penghormatan.21 
Dengan demikian, meskipun masa zending hingga pelayanan para guru 
jemaat dan pendeta masa kini telah menanamkan doktrin Kristen yang 
kokoh, masih terdapat Ono Niha yang belum memahami secara tepat tujuan 
akhir mereka setelah kematian.  
 
Analisis Yohanes 14:1-4 
Konteks Historis 14:1-4 
 Yohanes 14:1-4 merupakan bagian dari komposisi khotbah Yesus pada 
pasal 14-17 yang secara keseluruhan memuat Farewell Discourse yakni 
perpisahan Yesus kepada murid-murid-Nya menjelang penangkapan dan 
penyaliban. Diskursus perpisahan ini merupakan blok teks diskursus 
terbesar dalam Injil Yohanes yang kemudian diikuti oleh narasi penderitaan 
Yohanes. Menurut Köstenberger konfigurasi literer ini mengombinasikan 
prosa naratif yang berkelanjutan dengan segmen dialogis merepresentasikan 
pola komposisi yang lazim dalam tradisi bioi.22 Ridderbos juga menegaskan 
bahwa secara literer genre khotbah valediktori ini adalah suatu bentuk yang 
sangat dikenal dalam dunia kuno baik Yunani-Romawi maupun Yahudi.23 
Perjanjian Lama (Kej. 27:1-40; 47:29-50:14; 50:22-26; Ul. 31-34) dan 
Perjanjian Baru (Kis. 20:18 dst.; 2Tim. 4; khotbah perpisahan di Injil Sinoptik 
Mrk. 1). Ada tiga unsur dominan dalam genre ini yakni tinjauan konteks 
historis, pemberian instruksi, dan perspektif eskatologis (lazimnya disertai 
unsur konsolatori dan admonisi).24 Dengan demikian Yohanes 14:1-4 adalah 
komposisi khotbah valediktori berada dalam genre persepektif eskatologis 
sebab Kristus memulai dengan bahasa imperatif teologis mendalam dengan 
kata ταρασσέσθω (tarassesthō) dari akar kata ταράσσω yang memiliki nuansa 
retoris konsolatori. 
 Narasi historikal retorika Yesus dicatat Yohanes setelah Perayaan 
Penahbisan. Fase naratif kehidupan Yesus berlangsung dengan intensitas 
yang semakin meningkat, menyusul kebangkitan Lazarus dicatat bahwa 
“Paskah orang Yahudi sudah dekat” (11:55), “enam hari sebelum Paskah” 
Yesus tiba di Betania, di mana Maria mengurapi kaki-Nya dengan minyak 

 
21 Ayu Wirdawati, “Dinamika Asimilasi Etnis Nias di Minangkabau: Identitas Budaya, 

Interaksi Sosial, dan Tantangan dalam Konteks Multikulturalisme,” Khasanah Ilmu - Jurnal 
Pariwisata Dan Budaya 15, no. 2 (December 2024): 116–24, 
https://doi.org/10.31294/khi.v15i2.20854. 

22 Andreas J. Köstenberger, A Theology of John’s Gospel and Letters (Grand Rapids: 
Zondervan, 2004), 423. 

23 Herman N. Ridderbos, The Gospel According to John: A Theological Commentary 
(Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 481. 

24 Köstenberger, A Theology of John’s Gospel and Letters, 424. 



 44 

narwastu yang mahal sebagai persiapan penguburan-Nya (12:1-8).25 
Keesokan harinya Ia memasuki Yerusalem di tengah seruan “Hosanna! 
Diberkatilah Dia yang datang dalam nama Tuhan, Raja Israel” (12:12-13). 
Ketika orang-orang non-Yahudi mencari-Nya, Yesus menyadari bahwa 
“saatnya telah tiba bagi Anak Manusia untuk dimuliakan” (12:20-23).26  

Peristiwa pembasuhan kaki merupakan background historikal ayat ini 
dengan penanda waktu sebelum paskah (13:1). Yohanes secara eksplisit 
tidak mencantumkan dimana peristiwa ini terjadi. Namun Michael 
memberikan validasi yang cukup kuat, peristiwa tersebut terjadi setelah 
makan malam terakhir di Yerusalemm.27 Lukas mencatat peristiwa terjadi di 
ruang atas rumah yang dimasuki seorang pembawa kendi berisi air (Luk. 
22:7-13). Liefield mengidentifikasikan bahwa pembawa kendi air adalah 
seorang Pria (umumnya wanita) dan ruangan atas yang besar” berada di 
lantai dua di bawah atap datar, dapat diakses melalui tangga luar. Ruangan 
itu dilengkapi dengan tempat tidur untuk berbaring saat makan Paskah dan 
dengan peralatan yang diperlukan.28 Dengan demikian peristiwa 
pembasuhan terjadi disebuah rumah atau gedung berlantai di Yerusalem.   
 Pasal 13 menjadi awal narasi sehingga memiliki korelasi yang sangat 
signifikan secara historis. Sproul menjelaskan ketika Yesus gelisah dalam 
Roh-Nya (13:21a) Yohanes mencatat Yesus menyadari secara defenitif 
pengkhianatan Yudas, sehingga para murid pun terguncang dan bingung 
ketika mendengar hal itu (13:22).29 Intensitas afliksi para murid menguat 
ketika mendengar argumen Yesus bahwa Ia akan segera pergi kerumah Bapa 
dan mereka tidak dapat mengikutinya. Akibatnya, Petrus yang gelisah 
mengintograsi ke mana Yesus akan pergi dan menawarkan janji gegabahnya 
yang terdengar seperti parodi absurd (13:33, 36-37).30 Alhasil sesuai dengan 
argumen profetis Kristus Petrus menyangkal Yesus tiga kali sebelum Ayam 
berkokok (13:38).  
 Namun demikian, tampaknya dogma tersebut terlalu rumit dan absurd 
bagi para murid. Tomas secara spontan mengajukan pertanyaan retoris 
bagaimana mereka tahu jalan kesitu (Rumah Bapa)? Seakan 
mengindikasikan butuh respon substantif dari Kristus. Meskipun Thomas 
mendengar Yesus menyebut “rumah Bapa-Ku” (ay. 2). Menurut Carson, 
kemungkinan Thomas masih berasumsi jalan sebagai jalur arteri publik atau 
roadmap lintasan.31 Filipus juga merefleksikan disorientasinya dengan 

 
25 John Behr, John the Theologian and His Paschal Gospel A Prologue to Theology (New 

York: Oxford University Press, 2019), 172. 
26 Behr, 172. 
27 J. Ramsey Michaels, The Gospel of John (Grand Rapids: Eerdmans, 2010), 607. 
28 D.A. Carson, Walter W. Wessel, and Walter L. Liefeld, The Expositor’s Bible 

Commentary: Matthew, Mark, Luke (Grand Rapids: Regency, 1984), 8:1045. 
29 R.C. Sproul, John: An Expositional Commentary (Sanford: Reformation Trust 

Publishing, 2009), 313. 
30 Michaels, The Gospel of John, 644–66. 
31 D.A. Carson, The Gospel According To John (Leicester: Apollos, 1991), 384. 



 45 

menuntut data afirmasi dari Kristus menunjukkan Bapa secara spesifik. 
Disoerientasi kognitif Filipus sangat kuat bahkan murid lain belum cukup 
mengenal Yesus sendiri. Köstenberger melihat akibat disoerientasi kognitif, 
Filipus meminta afirmasi dalam bentuk teofani secara eksplisit, yang 
merupakan kebodohan mutlak Filipus.32 Dengan demikian narasi valediktori 
eskatologis Yesus dalam Yohanes 14:1-3 secara historis adalah argumen 
konsolasi Yesus kepada para murid yang secara psikologis sedang mengalami 
kegelisahan dan terganggu oleh prospek pengkhianatan salah satu murid 
dalam retorika Yesus. Selain itu disorientasi kognitif murid menyebabkan 
kesalahan interpretasi murid terhadap valediktori tersebut. Akibatnya 
retorika Yesus diinterpretasikan secara literer tanpa memahami objektifitas 
dari argumen konsolasi Yesus terhadap kegelisahan mereka.  
  
Eksposisi Yohanes 14:1-4 

Ayat pertama dibuka dengan perintah Yesus dengan kata kerja 
ταρασσέσθω “tarassesthō” berbentuk imperatif kini dari akar kata tarassō. 
Secara literal diterjemahkan mengaduk atau mengguncang (mengaduk air), 
King James Version menerjemahkan trouble artinya mengganggu.33 Menurut 
Kostenberg bentuk imperatif kini mengindikasikan bahwa tindakan yang 
dimaksud telah sedang berlangsung. Oleh karena itu, perintah tersebut tidak 
dimaksudkan untuk memulai suatu tindakan baru, melainkan untuk 
menghentikan keadaan yang sudah terjadi. Dengan adanya partikel negatif 
Μὴ (mē), frasa tersebut secara tepat dipahami dan diterjemahkan sebagai 
“berhentilah gelisah.”34 Namun, Murray melihat bahwa formulasi terjemahan 
yang memadai adalah “Berhentilah membiarkan hati kalian gelisah.”35 Dalam 
hal ini Yesus memberi penghiburan kepada murid yang terancam referensi 
kepergian Kristus yang membuat mereka bingung, gelisah dan ragu tentang 
yang dinyatakan Kristus.  

Selanjutnya Kristus menyampaikan argumen πιστεύετε εἰς τὸν θεόν, καὶ 
εἰς ἐµὲ πιστεύετε (pisteuete eis ton Theon, kai eis eme pisteuete). Menurut 
Carson, argumen tersebut merupakan dua cara bagi para murid 
menenangkan hatinya.36 Namun, Murray melihat bahwa argumen Kristus 
untuk percaya kepada Allah yang Mahakuasa sebagai Pencipta dan terus 
percaya kepada Kristus adalah perintah untuk memiliki iman seperti yang 
dimiliki Abraham yang melawan segala harapan dan didalam harapan ia 
percaya (Rom 4:18).37 Dapat ditegaskan bahwa, iman kepada Yesus tidak 
dipahami sebagai suatu unsur pelengkap atau opsional yang ditambahkan 

 
32 Köstenberger, A Theology of John’s Gospel and Letters, 399. 

33 James Strong, Strong’s: Greek and Hebrew Dictionary of the Bible (Nashville: 
Thomas Nelson, 1996), 3418–19. 

34 Köstenberger, A Theology of John’s Gospel and Letters, 393. 
35 George R. Beasley-Murray, John (Dallas: Word Publishing, 1987), 348–49. 
36 Carson, The Gospel According To John, 381. 
37 Beasley-Murray, John, 349. 



 46 

pada iman kepada Allah. Iman tersebut bukanlah pilihan tambahan yang 
dapat diambil atau diabaikan secara bebas. Sebaliknya, karena Yesus 
merupakan manifestasi dan penyingkapan diri Allah, serta satu-satunya 
jalan menuju Bapa (bdk. ay. 6), maka iman kepada Bapa dalam pengertian 
yang autentik dan bermakna secara teologis tidak mungkin dipisahkan dari 
iman kepada Yesus. Dengan demikian, melihat konteks historis yang sedang 
dialami para murid argumen Carson dapat disetujui bahwa cara 
menenangkan hati dalam kegelisahan murid adalah percaya kepada-Nya.  

Ayat selanjutnya memperkenalkan konsep teologis utama tentang 
“rumah Bapa” yang memiliki banyak tempat tinggal. Istilah oikia merujuk 
pada rumah tangga atau tempat tinggal, sedangkan monai (berasal dari kata 
mōne, tinggal atau berdiam) menggambarkan bentuk kediaman yang bersifat 
permanen dan relasional.38  Stott menekankan bahwa dalam Injil Yohanes, 
metafora “rumah Bapa” selalu menekankan aspek relasional hubungan yang 
intim dengan Allah bukan sekadar konsep fisik atau bangunan.39 III juga 
menekankan bahwa istilah ini melambangkan relasi kekal yang bersandar 
pada karya Yesus, yang akan digenapi melalui kematian dan kebangkitan-
Nya.40 Akan tetapi tampaknya penafsiran ini terlalu alegoris, bagi Siburian 
ungkapan “di rumah Bapa-Ku” tidak serta-merta harus dipahami secara 
reduktif sebagai rujukan langsung kepada surga sebagai lokasi kediaman 
ideal Allah, Bapa. Dalam kerangka ini, Yesus menunjuk pada diri-Nya dan 
karya penebusan-Nya di salib Golgota, yang melaluinya orang percaya 
dibawa masuk dan dipersatukan di dalam tubuh-Nya. Oleh sebab itu, makna 
“rumah” melampaui pengertian spasial tertentu dan menunjuk pada 
keberadaan di dalam tubuh Kristus sendiri, yang tidak dibatasi oleh sekat-
sekat fisik maupun oleh identitas bangunan gerejawi atau denominasi 
lokal.41 Selain itu, Köstenberger menegaskan bahwa rumah Bapa dalam ayat 
ini selaras dengan pola budaya patriarkal Yahudi, Yesus sebagai Anak Bapa 
menetapkan para pengikut-Nya sebagai anggota keluarga Bapa dan 
membuka rumah-Nya bagi mereka sebagai tempat tinggal akhir.42 Oleh sebab 
itu dalam konteks ini, alih-alih menguraikan secara rinci karakteristik rumah 
Bapa, Yesus menegaskan dua hal pokok yakni  ketersediaan ruang yang 
memadai dan keterkaitan masa depan orang percaya dengan kepulangan 
mereka ke rumah Bapa, yang digambarkan secara relasional seperti seorang 
anak yang kembali ke rumah ayahnya (bdk. Luk. 15:11-32).  

 
38 Samuel Bagster and Sons, The Analytical Greek Lexicon (London: Bagster, 1850), 

2341. 
39 John Stott, Christian Mission in the Modern World (Downers Grove: InterVarsity 

Press, 2015), 55. 
40 Ben Witherington III, John’s Wisdom: A Commentary on the Fourth Gospel 

(Louisville: John Knox, 1995), 274. 
41 Togardo Siburian, “(37) Rumah Bapa 2,” accessed January 9, 2026, 

https://www.academia.edu/129362567/Rumah_Bapa_2. 
42 Andreas J. Köstenberger, John (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 396–97. 



 47 

Kata monai memperjelas hubungan argumen Kristus, monai dari akar 
kata mōne secara leksikal diterjemahkan a staying, residence yakni tempat 
tinggal (tindakan atau tempatnya).43 KJV menerjemahkan abode, mansion. 
Dengan demikian jelas bahwa seharusnya kata rumah Bapa 
diinterpretasikan secara literal. Ridderbos bahkan menegaskan bahwa 
Kristus menjelaskan Ia pergi untuk menyediakan tempat bagi mereka (para 
murid) sesuai dengan refleksi retorik Kristus sebelumnya tentang rumah 
Bapa.44 Ini mengindikasikan bahwa penyediaan tempat oleh Kristus 
berlangsung secara literal. Barker mendukung interpertasi ini dengan 
memperjelas bahwa ungkapan mōne merujuk pada lokasi-lokasi tempat 
bangsa Israel mendirikan kemah selama perjalanan mereka menuju Tanah 
Perjanjian (Ul. 1:33).45 Dalam kerangka ini, “rumah Bapa-Ku” dipahami 
sebagai Bait Suci (Luk. 2:49), sementara banyaknya tempat perhentian bagi 
para pengikut-Nya dihubungkan dengan visi Henokh mengenai Bait Suci 
mesianik yang akan dibangun, sebuah Bait Suci yang digambarkan lebih 
besar dan lebih mulia daripada pendahulunya serta mampu menampung 
seluruh kawanan domba TUHAN.46 Dengan demikian jelas bahwa 
interpertasi terhadap rumah Bapa lebih memadai jika di tafsirkan secara 
literal, dan dalam hal ini menurut hemat penulis rumah Bapa lebih berkaitan 
secara langsung dengan Bumi dan Yerusalem Baru tempat orang percaya 
disatukan pada horizon eskatologi.  

Ayat ketiga menyatakan janji kedatangan kembali Yesus, “Aku akan 
datang kembali dan membawa kamu ke tempat-Ku. Istilah paralambanō 
menunjukkan tindakan Yesus yang bersifat personal dan relasional, 
menegaskan bahwa “mengambil” murid-murid-Nya bukan sekadar 
perpindahan fisik di akhir zaman, melainkan pengakuan hubungan yang 
dekat dan penuh keintiman dengan Dia.47 Struktur kalimat dalam ayat ini 
menegaskan janji penggenapan relasi kekal, di mana murid-murid dipastikan 
akan hidup dalam persekutuan abadi bersama Yesus. Dengan demikian ayat 
ini menegaskan tujuan akhir misi Yesus, memulihkan relasi murid dengan 
Kristus secara penuh dan kekal. bukan merujuk pada Kebangkitan atau 
kematian seorang percaya, tetapi pada Pengangkatan Gereja ketika Kristus 
akan kembali untuk domba-domba-Nya (lih. 1 Tes. 4:13-18) dan mereka akan 
bersama Dia (lih. Yoh. 17:24).48 Dengan demikian ayat ini menegaskan 
horizon eskatologi bahwa kehadiran-Nya tetap nyata melalui janji pemulihan 
relasi dan kepastian kehidupan kekal ketika Kritus datang kedua kali. 

 
43 Strong, Strong’s: Greek and Hebrew Dictionary of the Bible, 3124. 
44 Ridderbos, The Gospel According to John: A Theological Commentary, 488–89. 
45 Margaret Barker, King of the Jews Temple Theology in John’s Gospel (London: SPCK, 

2014), 664. 
46 Barker, 665. 
47 Michaels, The Gospel of John, 653. 
48 John F. Walvoord and Roy B. Zuck, The Bible Knowledge  Commentary New 

Testament (Colorado Springs: David C Cook, 1983), 322. 



 48 

Pada ayat keempat Yesus menjelaskan konklusi dari argumen-Nya 
bahwa kemana “Aku pergi kamu tahu jalannya” dari Yunani “καὶ ὅπου ἐγὼ 
ὑπάγω οἴδατε τὴν ὁδόν”. Menurut Michaels kata ὁδόν (hodon) artinya jalan 
bukanlah jalan atau jalur literal, juga bukan sekadar petunjuk arah tetapi 
secara metaforis merupakan “jalan” hidup, komitmen untuk “mengikuti”.49 
Namun bagi Walvoord dan Zuck para murid telah diberi epistemik konseptual 
mengenai jalan menuju surga, Yesus menegaskan kepada mereka, “Kamu 
mengetahui jalan ke tempat ke mana Aku pergi.” Sepanjang pelayanan-Nya, 
Yesus telah menyatakan jalan tersebut kepada para murid.50 Akan tetapi, 
sebagaimana tercermin dalam pertanyaan Tomas (Yoh. 14:5), pemahaman 
mereka masih belum sepenuhnya utuh. 

Secara keseluruhan, Yohanes 14:1-4 menegaskan empat kebenaran 
teologis utama. Pertama, Yesus secara otoritatif memerintahkan para murid 
untuk menghentikan kegelisahan batin mereka dan mengarahkan hati 
kepada ketenangan yang bersumber dari iman. Kedua, iman kepada Allah 
dan iman kepada Yesus dipaparkan sebagai satu realitas yang tak 
terpisahkan, sebab iman yang autentik kepada Bapa hanya mungkin 
diwujudkan melalui kepercayaan kepada Anak sebagai penyataan diri Allah. 
Ketiga, janji tentang “rumah Bapa” dan banyaknya tempat tinggal 
menegaskan kepastian eskatologis mengenai penyediaan tempat yang nyata 
dan memadai bagi orang percaya, yang berakar pada karya penebusan 
Kristus dan berorientasi pada pemulihan relasi kekal dalam horizon 
Yerusalem Baru. Keempat, kepastian jalan menuju tujuan akhir tersebut 
tidak bersifat spekulatif, melainkan telah dinyatakan dan dihidupi dalam 
pribadi dan karya Yesus sendiri, sehingga ketidaktuntasan pemahaman 
murid bukanlah akibat ketiadaan wahyu, melainkan keterbatasan persepsi 
mereka terhadap jalan yang telah disingkapkan Kristus. 

 
Rekonstruksi Teteholi Ana’a Sebagai Dekulturalisasi Injil 

Watson menegaskan bahwa pemuridan sejati menuntut 
dekulturalisasi, yaitu menyaring dan menata ulang elemen budaya melalui 
standarisasi Alkitab agar kebenaran Injil menjadi bentuk finalnya.51 Proses 
dekulturalisasi bagi Watson tidak bercampur aduk dengan afiliasi lembaga-
lembaga pendidikan atau denominasi bermerek. Organisasi-organisasi yang 
mempermosikan iman kristiani dengan denominasi bermerek tertentu akan 
sulit melakukan Amanat Agung.52 Watson mengemukakan beberapa 
alasannya, pertama lembaga kristiani atau denominasi bermerek tertentu 
bersikeras agar gereja yang berelasi patuh terhadap praktik-praktik 
terkaitnya, patuh pada perpektif dan terkhusus pada sejarah kelompok 

 
49 Michaels, The Gospel of John, 651. 
50 Walvoord and Zuck, The Bible Knowledge  Commentary New Testament, 322. 
51 Watson and Watson, Making Militant Diciples, 118. 
52 Watson and Watson, 25. 



 49 

mereka. Kedua, iman dengan denominasi bermerek hanya berbasis pada 
dogma dan sejarah mereka. Ketiga, menuntut secara ketat kepatuhan 
terhadap dogma atau praktik-praktik mereka seperti gaya ibadah, gaya 
kepemimpinan, dan gaya kepengurusan denominasinya.53 Namun 
masalahnya adalah gaya ibadah, kepemimpinan, ketaatan pada praktik atau 
dogma denominasi bermerek tertentu yang dipaksakan belum tentu sesuai 
dengan kebutuhan dan dapat diterima oleh kelompok dengan budaya yang 
berbeda dengan dogma denominasi bermerek tersebut.  

Pendekatan dekulturalisasi injil tampaknya pernah diimplementasikan 
di Nusantara meskipun tidak berbasis teori Watson. Kiai Sadrach dikenal 
sebagai seorang penginjil terkemuka di tanah Jawa yang memberitakan 
Yesus dengan menggunakan konsep Ratu Adil. Ia mengintegrasikan mitologi 
kedatangan Ratu Adil dalam kepercayaan Jawa ke dalam pemahaman 
tentang Yesus sebagai Juruselamat.54 Dalam pandangan masyarakat Jawa, 
Ratu Adil dipahami sebagai figur pemimpin ideal futuristik  yang dinantikan 
kehadirannya. Meskipun memperoleh kecaman dan dituduh melakukan 
sinkretisme, dapat disimpulkan bahwa Sadrach berhasil melaksanakan 
pemberitaan Injil di tanah Jawa, dan pengaruh pelayanannya masih dikenal 
hingga masa kini. Sadrach tidak menggunakan istilah dekulturalisasi dalam 
pemberitaanya namun secara konsep dapat dilihat jelas bahwa metode 
pendekatan yang dilakukan oleh Sadrach ada dekulturalisasi injil.  

Oleh sebab itu, penulis melihat peluang untuk mengkonstruksi 
kosmologis Ono Niha tentang Teteholi Ana’a yang dipahami sebagai titik asal 
leluhur sekaligus tujuan akhir noso setelah kematian. Meski ono niha  
sebagian besar telah menganut agama Kristen namun tampaknya 
pendekatan ini masih relevan untuk pemuridan bagi ono niha dikarenakan 
pemahaman ono niha kehidupan setelah kematian dalam Alkitab masih 
terbatas, bahkan dalam beberapa konteks menunjukkan ketidakmengertian 
yang signifikan secara epistemik. Dalam hal ini rekontruksi dilakukan 
berdasarkan empat kebenran teologis utama dari hasil eksposisi Injil 
Yohanes 14:1-4   
 Pertama, dalam Yohanes 14:1 Teteholi Ana’a dapat direkonstruksi 
sebagai simbol kultural yang berfungsi konsolatif terhadap kegelisahan 
eksistensial manusia Nias menghadapi kematian. Dalam kosmologi Ono Niha, 
kematian tidak pernah dipahami sebagai pemutusan total, melainkan 
sebagai fase transisi menuju asal-usul ilahi. Namun, ketidakpastian 
mengenai nasib noso setelah kematian sering melahirkan kecemasan dan 
praktik-praktik ritual yang bertujuan meredam kegelisahan tersebut. 
Kristus, melalui perintah imperatif “berhentilah membiarkan hatimu 

 
53 Watson and Watson, 25–26. 
54 NIM 00520023 Puji Utami, “Yesus Sangratu Adil Dalam Kekristenan Kiai Sadrach 

Menurut Masyarakat Kristen” (skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2005), 
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/26299/. 



 50 

gelisah,” menawarkan fondasi baru bagi konsolasi tersebut, bukan lagi 
berbasis kepatuhan adat atau ritus transisional, melainkan iman kepada-
Nya. Dengan demikian, Teteholi Ana’a tidak lagi direkonstruksi sebagai ruang 
yang harus dicapai melalui mekanisme adat, tetapi ditransformasikan 
menjadi horizon pengharapan yang ditenangkan oleh iman kepada Kristus 
sebagai penjamin keselamatan pascakematian. 

Kedua, rekonstruksi Teteholi Ana’a harus menegaskan kesatuan iman 
kepada Allah dan iman kepada Yesus sebagaimana dinyatakan dalam 
Yohanes 14:1. Dalam kepercayaan tradisional Nias, Lowalangi dipahami 
sebagai ilah tertinggi yang berdiam di Teteholi Ana’a, sementara akses 
menuju realitas ilahi tersebut dimediasi oleh struktur kosmologis dan moral 
adat. Yohanes 14:1 mengoreksi dan menyempurnakan kerangka ini dengan 
menyatakan bahwa iman kepada Allah tidak dapat dipisahkan dari iman 
kepada Yesus sebagai penyataan diri Allah yang final. Oleh karena itu, 
Teteholi Ana’a tidak lagi dipahami sebagai tempat yang diakses melalui relasi 
kosmis dengan para dewa atau leluhur, melainkan sebagai realitas ilahi yang 
hanya dapat dimasuki melalui relasi iman kepada Kristus. Rekonstruksi ini 
memindahkan pusat keselamatan dari struktur mitologis ke dalam relasi 
kristologis yang personal dan eksklusif. 

Ketiga, janji tentang “rumah Bapa” dan banyaknya tempat tinggal (Yoh. 
14:2) memberikan dasar eskatologis yang kokoh untuk merekonstruksi 
Teteholi Ana’a sebagai tujuan akhir yang pasti dan nyata bagi orang percaya. 
Dalam mitologi Nias, Teteholi Ana’a dipahami sebagai asal-usul leluhur 
sekaligus tujuan akhir noso, namun tanpa kejelasan ontologis mengenai 
kepastian dan sifat keberadaan di sana. Yohanes 14:2 menghadirkan 
kepastian eskatologis bahwa tempat tersebut bukan sekadar simbol atau 
mitos kosmologis, melainkan realitas yang disediakan secara aktif oleh 
Kristus melalui karya penebusan-Nya. Dengan demikian, Teteholi Ana’a 
dapat ditafsirkan ulang sebagai representasi wahyu umum tentang 
kerinduan manusia akan tempat ilahi, yang pemenuhannya menemukan 
keutuhan makna dalam janji rumah Bapa yang berorientasi pada pemulihan 
relasi kekal dalam horizon Yerusalem Baru. 

Keempat, Yohanes 14:3-4 menegaskan bahwa jalan menuju tujuan 
akhir tersebut tidak bersifat spekulatif, melainkan telah dinyatakan dan 
dihidupi dalam pribadi Yesus sendiri. Dalam kepercayaan tradisional Nias, 
ketidakjelasan mengenai “jalan” menuju Teteholi Ana’a melahirkan beragam 
praktik ritual dan keyakinan mengenai relasi berkelanjutan antara yang 
hidup dan yang mati. Rekonstruksi teologis menempatkan Kristus sebagai 
satu-satunya jalan yang pasti dan personal, sehingga arah eskatologis 
kehidupan tidak lagi bergantung pada pengetahuan esoteris, ritus adat, atau 
intervensi arwah leluhur. Dengan demikian, Teteholi Ana’a direinterpretasi 
bukan sebagai ruang kosmis yang harus dicari, melainkan sebagai tujuan 



 51 

relasional yang dijamin oleh Kristus sendiri, yang datang kembali untuk 
membawa orang percaya masuk ke dalam persekutuan kekal bersama Bapa. 
 
KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa konsep Teteholi Ana’a dalam 
kepercayaan tradisional Nias tidak perlu ditolak secara total, melainkan 
direkonstruksi melalui standarisasi Alkitab sebagai bagian dari proses 
dekulturalisasi Injil. Melalui analisis Yohanes 14:1-4, ditemukan bahwa 
pengajaran Yesus tentang rumah Bapa memberikan kepastian eskatologis 
yang menjawab kegelisahan ontologis masyarakat Nias terkait kematian dan 
keberadaan roh pascakematian. Rekonstruksi teologis ini menggeser 
pemahaman Teteholi Ana’a dari ruang kosmologis mitologis menuju tujuan 
relasional yang dijamin oleh Kristus sendiri. Dengan demikian, iman kepada 
Allah dan iman kepada Yesus dipahami sebagai satu kesatuan yang 
meniadakan ketergantungan pada ritus adat atau relasi arwah. Pendekatan 
ini memperlihatkan bahwa teologi lokal yang dibangun secara biblika tidak 
hanya menjaga integritas iman Kristen, tetapi juga membuka ruang 
pemuridan dan penginjilan yang kontekstual dan transformatif serta relevan 
bagi gereja Nias masa kini. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Bagster, Samuel, and Sons. The Analytical Greek Lexicon. London: Bagster, 

1850. 
Barker, Margaret. King of the Jews Temple Theology in John’s Gospel. London: 

SPCK, 2014. 
Beasley-Murray, George R. John. Dallas: Word Publishing, 1987. 
Behr, John. John the Theologian and His Paschal Gospel A Prologue to 

Theology. New York: Oxford University Press, 2019. 
Carson, D.A. The Gospel According To John. Leicester: Apollos, 1991. 
Carson, D.A., Walter W. Wessel, and Walter L. Liefeld. The Expositor’s Bible 

Commentary: Matthew, Mark, Luke. Vol. 8. Grand Rapids: Regency, 
1984. 

Gea, Nurcahaya. “Menang Tanpa Konfrontatif: Studi Tentang Konsep 
Kemenangan Dalam Masyarakat Nias.” SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah 
Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora Dan Kebudayaan 13, no. 2 
(December 2020): 99–114. 
https://doi.org/10.36588/sundermann.v13i2.44. 

Gulo, Alokasih, Bambang Subandrijo, and Simon Rachmadi. “Editing the 
Story of Life in the Experience of Grief: An Intercultural Pastoral Care 
of the Nias Church in Indonesia.” Transformation 39, no. 3 (July 2022): 
163–80. https://doi.org/10.1177/02653788221098330. 

Hämmerle, Johannes Maria. Asal Usul Masyarakat Nias: Suatu Interpretasi. 
Gunungsitoli: Yayasan Pusaka Nias, 2001. 



 52 

Harefa, Gustav Gabriel, Eirene Kardiani Gulo, and Mesra Wati Gaurifa. 
“Strategi Gereja Dalam Mengatasi Praktik Okultisme Di Seputar 
Kematian.” HINENI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 2, no. 1 (n.d.): 37. 
https://doi.org/10.36588/HINENI.V2I1.55. 

III, Ben Witherington. John’s Wisdom: A Commentary on the Fourth Gospel. 
Louisville: John Knox, 1995. 

Köstenberger, Andreas J. A Theology of John’s Gospel and Letters. Grand 
Rapids: Zondervan, 2004. 

———. John. Grand Rapids: Baker Academic, 2004. 
Mangentang, Matheus. “Transformasi Makna Kematian Dalam Kepercayaan 

Suku Nias: Antara Warisan Budaya Dan Konteks Kekristenan.” Manna 
Rafflesia 11, no. 1 (October 2024): 168–85. 
https://doi.org/10.38091/man_raf.v11i1.499. 

Michaels, J. Ramsey. The Gospel of John. Grand Rapids: Eerdmans, 2010. 
Ndruru, Popi Yanser Iman Jaya, Bimo Setyo Utomo, and Suparman. 

“Menelaah Tradisi Foola Jimate Dalam Masyarakat Nias: Sebuah 
Tinjauan Teologis-Kritis.” DA’AT : Jurnal Teologi Kristen 5, no. 1 
(January 2024): 42–52. https://doi.org/10.51667/djtk.v5i1.1528. 

Puji Utami, NIM 00520023. “Yesus Sangratu Adil Dalam Kekristenan Kiai 
Sadrach Menurut Masyarakat Kristen.” Skripsi, UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta, 2005. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/26299/. 

Ridderbos, Herman N. The Gospel According to John: A Theological 
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 1997. 

Siburian, Togardo. “(37) Rumah Bapa 2.” Accessed January 9, 2026. 
https://www.academia.edu/129362567/Rumah_Bapa_2. 

Simanjuntak, M. Marihot. “Analisis Nilai Budaya Dalam Cerita Rakyat ‘Mado-
Mado Nias.’” Kode : Jurnal Bahasa 10, no. 4 (December 2021). 
https://doi.org/10.24114/kjb.v10i4.30770. 

Sproul, R.C. John: An Expositional Commentary. Sanford: Reformation Trust 
Publishing, 2009. 

Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers Grove: 
InterVarsity Press, 2015. 

Strong, James. Strong’s: Greek and Hebrew Dictionary of the Bible. Nashville: 
Thomas Nelson, 1996. 

Suzuki, Peter. The Religious System and Culture of Nias, Indonesia. 
Gravenhage: Uitg: Excelsior, 1959. 

Telaumbanua, Agus Arda Setiawan, Dalmidah Lubis, and Yakobus Nosiduhu 
Harefa. “Kajian Antropolinguistik: Makna Simbolik Bolanafo Secara 
Religi Pada Pernikahan Adat Suku Nias.” Nubuat : Jurnal Pendidikan 
Agama Kristen Dan Katolik 2, no. 2 (June 2025): 69–79. 
https://doi.org/10.61132/nubuat.v2i2.1037. 

Telaumbanua, Tuhoni. “Dunia Orang Mati Menurut Kepercayaan Masyarakat 
Nias.” SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, 



 53 

Humaniora Dan Kebudayaan, ahead of print, January 1, 2021. 
https://doi.org/10.36588/SUNDERMANN.V14I1.49. 

Telaumbanua, Tuhoni, and Uwe Hümmel. Salib Dan Adu: Studi Sejarah Dan 
Sosial Budaya Tentang Perjumpaan Kekristenan Dan Kebudayaan Asli 
Di Nias Dan Pulau-Pulau Batu, Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 
2015. 

Walvoord, John F., and Roy B. Zuck. The Bible Knowledge  Commentary New 
Testament. Colorado Springs: David C Cook, 1983. 

Watson, David L., and Paul D. Watson. Making Militant Diciples. Yogyakarta: 
ANDI, 2018. 

Wirdawati, Ayu. “Dinamika Asimilasi Etnis Nias di Minangkabau: Identitas 
Budaya, Interaksi Sosial, dan Tantangan dalam Konteks 
Multikulturalisme.” Khasanah Ilmu - Jurnal Pariwisata Dan Budaya 15, 
no. 2 (December 2024): 116–24. 
https://doi.org/10.31294/khi.v15i2.20854. 

Zebua, Ratna, Robert Juni Tua Sitio, Elvri Teresia Simbolon, Roida 
Lumbantobing, and Yulia Kurnia Sari Sitepu. “Makna Ritual Fangasi 
Sebagai Upacara Adat Setelah Kematian Suku Nias Di Desa Ononazara 
Kecamatan Tugala Oyo Kabupaten Nias Utara Tahun 2024.” WISSEN : 
Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora 2, no. 4 (October 2024): 169–81. 
https://doi.org/10.62383/wissen.v2i4.377. 

 


